At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

Menjaga Spiritualitas Santri di Era Al: Antara Kemajuan Teknologi dan
Ketahanan Nilai Islam

Rizgiyatul Muqorinah® , Mufti Faqih Ali?
1Universitas Ibrahimy Sukorejo Situbondo
2Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
kiky48710@gmail.com’, muftifagihaliali@gmail.com?

ABSTRACT

Artificial Intelligence (Al) has emerged in our midst, bringing a profound impact on various
aspects of life, including religious education such as pesantren (Islamic boarding schools). As an Islamic
educational institution responsible for shaping the character and spirituality of santri (students),
pesantren faces both significant challenges and opportunities in adopting Al This study aims to analyze
the impact of Al technology implementation on the spiritual values and character of santri. The research
follows a qualitative-descriptive model, which seeks to understand and describe phenomena in depth
based on data collected from a natural setting. On the other hand, Al also poses challenges, such as
reduced social interactions, shifts in mindset, and the risk of traditional pesantren values being eroded
due to dependence on Al-driven technology. Therefore, strategic measures are necessary to ensure that
the use of Al in education does not alter the spiritual values and character of santri.

Keywords: Artificial Intelligence (Al); Santri Character; Spiritual Values.

ABSTRAK

Kecerdasan buatan (AI) hadir di tengah-tengah kita membawa dampak yang luar biasa di
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan keagamaan seperti pesantren. Sebagai
lembaga pendidikan Islam yang berperan untuk membentuk karakter dan spiritualitas santri,
pesantren menghadapi tantangan dan peluang yang luar biasa di dalam mengadopsi Al. Penelitian
kali ini bertujuan untuk menganalisis dampak penerapan teknologi Al terhadap nilai-nilai spiritual
dan karakter santri. Model penelitian ini berupa penelitian kualitatif-deskriptif, yakni penelitian yang
bertujuan untuk memahami dan menggambarkan fenomena secara mendalam berdasarkan data
yang dikumpulkan dari lingkungan alami. Di sisi lain, Al juga berpotensi menjadi tantangan seperti
penurunan interaksi sosial, perubahan pola pikir, serta risiko bergesernya nilai-nilai tradisional
pesantren akibat ketergantungan dengan teknologi seperti Al. Oleh karena itu, perlu adanya strategi
di dalam pemanfaatan teknologi Al supaya pembelajaran yang dilakukan tidak mengubah nilai-nilai
spiritual dan karakter santri.

Kata kunci : Kecerdasan buatan (AI); Karakter santri; Nilai Spiritual.

PENDAHULUAN

Di tengah derasnya arus digitalisasi, sosok santri mengalami transformasi yang
signifikan. Mereka tidak lagi identik dengan gambaran tradisional yang terisolasi di balik
tembok pesantren. Mereka adalah generasi muda pesantren yang tidak hanya memiliki
pengetahuan agama tetapi juga berkolaborasi dengan perkembangan teknologi modern.

Dunia pendidikan dan dakwah Islam telah sangat berubah dengan adanya kemajuan
teknologi digital. Mudahnya akses informasi memungkinkan santri untuk memperluas
pengetahuan mereka dan menjangkau audiens yang lebih luas. Kecerdasan buatan hadir
dalam berbagai bentuk: chatbot yang mampu menjawab pertanyaan agama, aplikasi tafsir

168 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421
mailto:kiky48710@gmail.com

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

dan hadis berbasis Al, sistem pengajaran daring yang interaktif, hingga algoritma media
sosial yang mempengaruhi preferensi berpikir santri.

Realitas tersebut menimbulkan ambiguitas: apakah Al menjadi sarana
pemberdayaan atau ancaman terhadap otentisitas pendidikan Islam dan spiritualitas
santri? dan bagaimana kita bisa mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik sambil
menggabungkan keterampilan digital yang diperlukan di zaman sekarang? Untuk
menyiapkan generasi santri yang relevan dan berdaya saing, inilah pertanyaan penting yang
perlu dijawab.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan
(library research) berbasis data sekunder. Fokus utama pada penelitian ini ialah dampak Al
bagi kehidupan santri, lebih umumnya manusia secara menyeluruh, baik berupa peluang
yang ditawarkan oleh Al dan juga tantangan dibalik peluang tersebut. Pengumpulan data
diperoleh dari telaah literatur dari berbagai sumber yang kredibel, baik berupa media cetak
seperti kitab, buku dan lainnya, maupun data berupa jurnal ilmiah yang memiliki sisi
kesamaan dengan artikel ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Dinamika Kecerdasan Buatan (AI) dalam Konteks Pendidikan Islam

Kecerdasan buatan telah merambah di berbagai bidang, termasuk pendidikan.
dalam konteks pesantren, Al digunakan untuk mengembangkan aplikasi tafsir, gira’at al-
Qur’an, pengenalan huruf Arab, serta terjemahan otomatis kitab kuning. Al dapat
merekomendasikan kitab kuning yang sesuai dengan minat santri, atau menyusun simulasi
pembelajaran interaktif yang dapat membantu santri memahami konsep-konsep
keagamaan yang kompleks. Selain itu, Al juga mampu membantu guru atau ustadz dalam
menyusun materi ajar, mengoreksi tugas, bahkan membangun platform pembelajaran
personalisasi berbasis kebutuhan santri.

Namun perlu diingat, bahwa Al dalam sistem pendidikan pesantren harus selalu
mengedepankan prinsip bahwa Al adalah alat bantu, bukan pengganti pengajar. Peran
seorang pengajar dalam membimbing, memotivasi, dan membangun hubungan personal
dengan santri adalah hal yang sangat berharga dan tidak dapat digantikan oleh teknologi.
Al dapat dioptimalkan untuk tugas-tugas administratif, personalisasi pembelajaran, dan
analisa data. Akan tetapi, interaksi manusia dalam proses pembelajaran tetap menjadi kunci
keberhasilan.

Untuk memastikan Al tidak menggantikan peran pengajar, perlu adanya kolaborasi
yang sangat efektif antara manusia dan mesin serta pengajar harus memiliki kemampuan
untuk memanfaatkan Al sebagai alat untuk meningkatkan kualitas pengajaran mereka.
Misalnya, pengajar dapat menggunakan Al untuk membuat materi pembelajaran yang lebih
menarik, memberikan umpan baik yang lebih personal kepada santri, atau mengelola kelas
secara lebih efisien.

Tak hanya itu, dalam menghadapi perubahan sosial dan perkembangan teknologi,
pesantren perlu mengikuti kaidah adaptasi terhadap perubahan sosial yang diatur dalam

169 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

prinsip-prinsip Islam. Salah satunya adalah maslahat (kemaslahatan umum) yang
menyarankan bahwa segala perubahan yang bermanfaat bagi masyarakat harus
dipertimbangkan, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip dasar agama. Ada satu kaidah
menarik berkenaan dengan hal ini, yakni

oY) paally 315 allall apaill e ddailadl)

“Memelihara hal-hal lama yang bagus, dan mengambil (mengadopsi)hal-hal baru
yang lebih bagus” (Al-Basrawani, 2016).

Menurut Imam Al-Ghazali, salah satu tokoh penting dalam pemikiran Islam,
perubahan dan teknologi harus dilihat dari pespektif mashlahat, yakni apakah perubahan
tersebut memberikan manfaat bagi umat tanpa merusak nilai-nilai agama dan moral. (Al-
Ghazalij, 2021, Volume 1: 105).

Qawa’id al-Fighiyyah (kaidah-kaidah fikih) juga dapat dijadikan acuan dalam
menghadapi perubahan sosial ini, seperti kaidah:

e Vs 55y
“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain” (Habziz, 2018, hlm. 128).

Dalam konteks ini, penggunaan Al dalam pesantren harus dilakukan dengan hati-
hati, memastikan bahwa penerapan teknologi ini tidak merugikan para santri atau merusak
tujuan pendidikan agama. Selain itu, prinsip ijtihad (penalaran hukum) yang diajarkan
dalam Islam membuka ruang untuk penyesuaian dengan konteks sosial dan perkembangan
zaman. Dalam hal ini, pesantren dapat melakukan ijtihad dalam menerapkan teknologi
baru, seperti Al, untuk mendukung proses pendidikan sambil tetap menjaga kesesuaian
dengan prinsip-prinsip Islam.

Islam dan Kecerdasan Artifisial: Konflik atau Rekonsilatif?

Kehadiran mesin-mesin cerdas menimbulkan problem etik saat peran manusia
lamat-lamat mulai tergantikan. Alat yang diciptakan manusia ini justru mengancam
eksistensi dan menghilangkan relevansi manusia dalam kehidupan. Berbagai pro kontra
muncul menanggapi kehadiran penanda era 5.0 tersebut. Sehingga, usulan untuk membuat
regulasi yang tegas terhadapnya adalah sesuatu yang mendesak. Lantas, bagaimana Islam
memandang kehadiran teknologi kecerdasan buatan ini?

Pada dasarnya agama-agama mendukung penuh segala Upaya yang ditujukan untuk
kemajuan dan kebahagiaan manusia di dunia dan di akhirat. Islam sendiri mendorong agar
umat manusia mengambil pelajaran dan menggali pengetahuan secara terus menerus lewat
ayat-ayat Tuhan baik yang terbaca (qur’‘aniyah) maupun yang terhampar di alam raya
(kauniyah). llmu yang dimaksud di sini tidak hanya pengetahuan keagamaan (diniyah), tak
keluar pula darinya pengetahuan sains dan teknologi (duniawiyah) (Aly, 2004).

Islam sama sekali tidak menghalangi berbagai bentuk kreasi dan inovasi di berbagai
bidang yang hasilnya dimaksudkan untuk terciptanya kehidupan yang baik di masyarakat,
baik secara spiritual maupun material. Dalam Upaya memajukan kehidupan kemanusiaan,
agama mendorong agar upaya tersebut mempertimbangkan nilai etik universal yang
melindungi martabat kemanusiaan dan kehidupan. Teknologi Al sebagai inovasi peradaban
manusia saat ini juga seharusnya ada dalam kerangka etik tersebut (Djazuli, 2007, hlm.
130).

170 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

Pada tataran riil, keberadaan Al cukup membantu dalam berbagai bidang, seperti
finansial, industri, pendidikan, transportasi, kesehatan hingga kehiduapan keagamaan. Hal-
hal positif yang telah dan akan dihasilkan oleh Al inilah yang perlu didorong dalam
tujuannya untuk meningkatkan kuliatas hidup kemanusiaan. Namun demikian,
sebagaimana alat-alat yang lain, dampak negative serta resiko dari penggunaan yang tidak
bertanggung jawab atasnya juga perlu diantisipasi.

Selain aspek teknis penggunaannya, teknologi Al kedepan boleh jadi akan
berhadap-hadapan dengan ajaran agama secara langsung. Ajaran agama sering Kkali
melibatkan penafsiran teks suci dan otoritas keagamaan. Dengan kemampuan Al dan untuk
memperoses sebuah sejumlah besar informasi dan menawarkan wawasan, boleh jadi
kedepan Al dapat membantu memberikan interpretasi ajaran agama bahkan memberikan
bimbingan spiritual yang dipersonalisasi. Di sinilah Al akan berhadapan dengan otoritas
keagamaan.

Tidak hanya itu, ketika teknologi digital menvirtualisasi segala urusan, maka ia akan
menyentuh aspek ritual keagamaan. Orang-orang tidak merasa perlu datang ke masjid dan
merasakan suasananya untuk mengikuti kajian atau khutbah keagamaan karena semua
sudah tersedia secara virtual. Kebangkitan Al juga mendorong refleksi filosofis-teologis
yang menghadap-hadapkan ciptaan tuhan dan manusia. Diskursus tentang kesadaran
(conciousness) dan kecerdasan (intelectual) akan membawa orang-orang dalam perangkap
krisis kepercayaan (iman). Dengan demikian, Tarik menarik antara hubungan konflik dan
rekonsilatif dalam hubungan Al dan ajaran agama ke depan akan menemukan
momentumnya.

Fatwa Keagamaan oleh Kecerdasan Buatan.

Mengutip Global Fatwa Index, Syaikh Syaui ‘Allam, Mufti Dar al-Ifta’ Mesir saat ini
mengatakan 40 persen penggunaan Al berdampak positif bagi konteks keagamaan dan
aktivitas fatwa. Penggunaan Al meningkatkan kinerja dan produktivitas lembaga fatwa
untuk menyediakan informasi keagamaan dalam berbagai bidang secara cepat (speed),
murah, dan melimpah. Bersama dengan itu, penggunaan Al juga membawa 60% dampak
negatif.

Dengan kecepatan, kemurahan, dan keberlimpahan informasi yang diberikan,
pengetahuan pun menjadi tidak berharga. Dampaknya, ketergantungan dalam penggunaan
Al menyebabkan kedangkalan berpikir (al-Ummiyah al-Fikriyah). Semua informasi
keagamaan yang ditawarkan oleh algoritma Al diterima begitu saja tanpa melakukan telaah
ulang. Kebiasaan “copas” atau “Sharing tanpa saring” tidak bisa dilepaskan dari keberadaan
Al ini.

Tidak berhenti di situ, keberadaan Al dapat memisahkan aspek intelektual dan
emosional antara mufti dan mustafti (pemohon fatwa). Revolusi digital menawarkan cara
berkomunikasi yang placeless (tanpa tempat) dan bodyless (tanpa bertemu secara fisik).
Tanpa bertemu langsung, mufti kemungkinan besar akan gagal menangkap kompleksitas
konteks persoalan yang dihadapi oleh mustafti, sehingga fatwa yang diberikan akan lebih
dekat pada kesalahan dan membawa mafsadah. Pada ujungnya, penggunaan Al secara
proporsional akan berdampak pada kualitas pada kecerdasan emosional umat manusia.

171 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

Ketika akses informasi mudah dan cepat didapat tanpa harus repot-repot
mendatangi guru atau mufti langsung secara fisik, maka masyarakat akan terbiasa
menjadikan informasi dari internet sebagai rujukan utama, termasuk dalam memperoleh
pendapat keagamaan (fatwa). Bagaimana Islam memandang hal ini?

Dalam Islam, terdapat kewajiban bagi orang awam untuk bertanya kepada orang
yang paham. Orang awam wajib bertanya dan mengikuti mujtahid atau mufti mengenai
persoalan hukum Islam yang tidak dipahaminya. Hal ini di antaranya berdasar pada ayat:

[43 = Jod] {0520 ¥ 2870y S sl

“Maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai pengetahuan jika kamu tidak
mengetahui,” (QS. An-Nahl (16): 43) (RI, 2010, hlm. 272).

Permasalahan agama wajib merujuk kepada pakar atau sumber referensi agama
yang otoritatif dan dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya. Imam Nawawi di dalam
kitab al-Majmu’ Syarh Muhazdzab berkata “janganlah seseorang mengambil ilmu kecuali
dari orang yang sempurna keahliannya, terlihat jelas keteguhan agamanya, luas
pengetahuannya dan masyhur kredibilitasnya. Ibnu Sirin, Imam Malik dan ulama salaf
berkata: ‘Ilmu ini adalah agama, maka lihatlah dari siapa kalian mengambil agama kalian’.”
(An-Nawawi, 1431, Volume 1: 36).

Mufti adalah orang yang mampu melakukan ijtihad, baik ijtihad secara langsung
maupun tidak langsung. Ijtihad adalah upaya keras untuk mengetahui hukun syariat. Ijtihad
secara langsung artinya menggali hukum langsung dari sumber utama al-Qur’an dan as-
Sunah menggunakan metode-metode tertentu. Sedangkan yang dimaksud ijtihad tidak
langsung di sini adalah ijtihad yang masih berdasar pada pendapat-pendapat mujtahid
sebelumnya (Al-Subki, 2019, Volume 2: 447).

Jadi, dalam menanyakan persoalan hukum Islam seseorang tidak bisa bertanya
(istifta’) ke sembarang pihak. Mustafi (pemohon fatwa) harus bertanya kepada pihak yang
dinilai layak untuk memberi fatwa. Tidak semua orang yang dinilai memiliki ilmu agama
layak menjadi mufti. Bagaimana cara mustafti menilai seseorang layak memberi fatwa atau
tidak?

Di sini para ulama berbeda pendapat. Pertama, pihak yang dimintai fatwa dikenal
luas layak memberi fatwa. Kedua, berdasarkan dari pengakuannya sendiri bahwa ia layak
untuk berfatwa. Dua pendapat tersebut sesungguhnya masih dalam satu suara melarang
mustafti bertanya pendapat hukum (legal opinion) kepada pihak yang tidak diketahui
kompetensi dan kapabilitasnya dalam berfatwa (majhul al-hal). Dalam konteks saat ini,
lisensi resmi dari pemerintah atau organisasi keagamaan yang direkognisi pemerintah bisa
menjadi salah satu acuan apakah sebuah lembaga atau organisasi keagamaan layak
memberi fatwa atau tidak (Al-Subki, 2019, Volume 2: 450).

Bagaimana jika meminta fatwa kepada kecerdasan buatan (AI)? Jika teknologi
kecerdasan buatan hanya menyediakan fitur search engine (mesin pencari atau
menyarankan jawaban-jawaban yang telah diberikan oleh sorang mufti (hikayat al-ifta’)
yang dinilai kredibel untuk pertanyaan serupa, maka mustafti bisa mengambil jawaban
yang disarankan oleh algoritma Al tersebut.

Di samping itu, pemohon fatwa harus tetap berkonsultasi pada pihak yang dinilai
ahli secara langsung. Hal ini sama halnya saat seseorang memiliki keluhan kesehatan.

172 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

Mengandalkan penjelasan dari dokter yang memberikan layanan kesehatan secara virtual
(baik melalui telemedicine ataupun fitur chat) belumlah cukup, pasien harus tetap datang
ke dokter terdekat untuk didiagnosis secara langsung (Ibn al-Salah, 1986, him. 85).

Jika teknologi Al sendiri yang memberikan jawaban atas pertanyaan berikut dalil
dan analisisnya, ia tidak bisa menjadi rujukan mustafti dalam meyakini pendapat hukum
(taqlid). Walaupun Al dilengkapi seperangkat informasi dan program yang membuat
kecerdasannya (intelligence) bahkan melampaui manusia, ia tidak sama sekali memiliki
kesadaran (consciousness) sebagaimana manusia. Karena alasan ini, kedudukan Al di mata
hukum Islam sama dengan entitas benda mati (jamaadat) yang tidak mungkin memenuhi
syarat-syarat menjadi subyek hukum (Al-Ghazali, 2020, hlm. 354).

Selain itu, Al juga bersifat anonimous (majhul al-hal) sehingga tidak layak menjadi
mufti untuk diikuti pendapatnya. Walaupun Al bisa memberikan asistensi hukum secara
virtual dan memberikan saran pertimbangan hukum, pengambilan keputusan hukum tetap
di tangan manusia. Hal ini sebagaimana dalam pertandingan sepak bola, wasit (manusia)
tetaplah pihak yang mengambil keputusan walaupun perangkap VAR (Video Assistant
Referee) sudah semakin canggih (Al-Jauziyyah, 1955, Volume 1: 10).

Menghadapi Tantangan Al

Untuk menghadapi tantangan Al, manusia harus menyeimbangkan penggunaan
teknologi dengan menjaga kesadaran. Pendidikan literasi digital dan etika Al perlu
diperkuat, serta langkah pencegahan diambil sebelum mengadopsi Al secara luas, terutama
di pendidikan, agar Al mendukung, bukan menggantikan kemampuan berpikir manusia.

Di tengah ancaman Al yang menggerus kesadaran manusia, sebagai umat Muslim
tentu kita punya pedoman. Ajaran Nabi Muhammad SAW memberikan panduan berharga
tentang bagaimana kesadaran harus tetap tertanam dalam kepala kita. Dalam sebuah hadis
yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Mas'ud dalam sunan Tirmidzi, Nabi bersabda:

@3 Gl 106 o Al 305 B) A Oshy G 06 SUAD BA A0 (e ) AR calg adle s e B0 505 06
S5AW 350 G ol cagall &5 o3a Lag Gl 25 Ly Gul 0 1S3 B clall B A (e sl (S

LAl A Al (e UATLI 368 GIS Jab (@ (3 A5 A
Artinya:” Rasulullah SAW bersabda, ‘Milikilah rasa malu kepada Allah dengan sebenar-
benarnya. Kami (para sahabat) pun berkata, Wahai Rasulullah, kamu sudah memiliki rasa
malu, Alhamdulillah.” Beliau menjawab, bukan seperti itu. Rasa malu yang sebenar-benarnya
kepada Allah adalah menjaga kepala dan apa yang ada di dalamnya, menjaga perut dan apa
yang di kandungnya, serta mengingat kematian dan kehancuran (di alam kubur). Barang
siapa menginginkan akhirat, makai a meninggalkan perhiasan dunia. Siapa yang melakukan
hal itu, maka ia benar-benar memiliki rasa malu kepada Allah dengan sebenar-benarnya’
(Al-Tirmidzi, 2019, hlm. 583).

Kalimat yang perlu digaris bawahi dari hadis di atas adalah lafal “’an tahfadza ar-
Ra’sa wa ma wa’a” atau “jagalah kepala dan apa yang ada di dalam kepalamu.” Apa yang ada
di dalam kepada yang dimaksud tentu bukan organ-organ fisik, melainkan fungsi
kognitifnya yaitu pikiran dan kesadaran. Hadits ini sebagaimana yang dijelaskan Al-
Mubarakfuri dalam kitab Tuhfatul Ahwadzi bahwa kesadaran sejati melibatkan menjaga

173 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

akal, pikiran, dan indra dari hal-hal yang haram atau merusak (Al-Mubarakfuri, 1963,
Volume 1: 154).

Senada dengan penjelasan al-Mubarakfuri di atas, Ibnu Rajab al-Hanbali
menginterpretasi hal serupa, “Menjaga kepala dan apa yang ada di dalamnya mencakup
menjaga pendengaran, penglihatan, dan lisan dari hal-hal yang diharamkan. Sementara
menjaga perut dan apa yang dikandungnya mencakup menjaga hati dari terus menerus
berbuat hal yang diharamkan” (Al-Hanbali, 2001, Volume 1: 436).

Menjaga kepala dan apa yang ada di dalamnya dalam konteks teknologi Al saat ini
tentu saja mencakup perlindungan mata, telinga, dan lisan dari konten serta informasi yang
menyesatkan. Hal ini menjadi semakin relevan di era Al, di mana kita dibanjiri oleh
algoritma dan informasi yang boleh jadi bersifat manipulative, karena tidak ada verifikasi,
melainkan hanya arus informasi berlandaskan algoritma.

Strategi Menjaga Spiritualitas dan Ketahanan Nilai Islam

Kemajuan teknologi kecerdasan buatan (Artivicial intelegenci) telah menjadi
penanda terhadap kemajuan zaman yang tidak bisa terelakkan, dibalik kemudahan dan
efisiensi yang ditawarkan olehnya, Al juga membawa dampak perubahan yang luar biasa
terhadap pola hidup, pola pikir, bahkan pola ibadah masyarakat, terkhusus generasi muda
muslim (Al-Islami, 2019). Tantangan utama yang kini harus dihadapi -karena tidak mungkin
kita menghindarinya- ialah dengan mempertahankan spiritualitas dan ketahanan nilai-nilai
Islam di tengah arus teknologi yang cenderung sekuler dan pragmatis. Karena setiap hal
yang baru yang orientasinya adalah kemajuan, tentu memiliki dua sisi, yakni mafsadat dan
maslahat, maka wajib untuk mempertimbangkan antara manfaat dan mafsadat yang
ditawarkan dengan neraca syariat (Al-Qardawi, 1995, hlm. 45-46).

Salah satu strategi penting dalam menjaga spiritualitas dan ketahanan umat Islam
adalah melalui penguatan pendidikan berbasis Islam. Penguatan ini menjadi sangat penting
karena pendidikan memiliki peran sentral dalam mempersiapkan generasi menghadapi
berbagai tantangan zaman. Langkah yang dapat dilakukan adalah dengan menanamkan
nilai-nilai keislaman sebagai dasar dan arah seluruh proses pendidikan, sehingga mampu
membentuk pribadi yang insan kamil—yakni manusia yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia. (Al-Ghazali, 2021, Volume 1: 46)

Strategi berikutnya ialah filterisasi dan kurasi konten digital, hal ini dilakukan
dengan cara memilah dan memilih untuk kemudian difilter dengan sangat ketat oleh
pengelola digital, karena tidak semua yang ada di internet layak dikonsumsi oleh publik,
perlu adanya penyesuaian usia dan latar belakang personal. Ketika konten yang diakses
tidak layak atau tidak sesuai dengan usia yang mengakses, maka konten tersebut bisa
merusak kepada otak, mental, dan jiwanya. Hal inilah yang dijaga oleh pesantren supaya
generasi muda Indonesia menjadi generasi yang khairah ummah (generasi yang baik)
(1995, him. 85).

Langkah yang ketiga ialah membangun etika islam dalam penggunaan Al. Etika
dalam penggunaan Al bisa dilakukan dengan cara mengaca kepada cara yang telah
dicontohkan oleh Allah, cara yang dimaksud ialah berupa akhir ayat Al-Quran yang
seringkali Allah menggunakan dua sifatnya secara langsung, misal Allah itu maha melihat

174 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

dan maha mendengar (QS. Al-Haj: 61). Kedua sifat ini mengandung pelajaran mendalam
yang dapat dijadikan pedoman dalam penggunaan teknologi, khususnya Al. Dalam konteks
ini, “melihat” berarti bersikap kritis dan memverifikasi, tidak langsung menerima segala
output yang diberikan Al tanpa penilaian ulang. Sedangkan "mendengar” menggambarkan
sikap kehati-hatian, empati, dan pemahaman mendalam atas informasi sebelum mengambil
keputusan atau menyebarkannya. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Al memiliki
kecanggihan luar biasa, manusia tetap memiliki tanggung jawab moral dan etis untuk
memastikan bahwa penggunaannya tidak keluar dari nilai-nilai kebenaran dan keadilan
sebagaimana diajarkan dalam Islam (Al-Jawziyyah, 1996, Volume 1: 233).

Langkah keempat ialah adanya kolaborasi antara ulama dan teknolog. Penting
untuk saat ini adanya kolaborasi di dalam hal apapun, karena dengan kolaborasi kita bisa
saling membantu dan bisa saling melengkapi diantara kita, ketika kolaborasi dilakukan, di
situlah ada pola baru yang dihasilkan. Dalam hal ini, Al ketika berbenturan dengan
pendidikan, maka diperlukan teknolog sebagai ahlinya, dan ulama dari sisi pendidikan juga
sebagai ahlinya, yang kemudian, kedua nya akan bekerjasama untuk menghasilkan satu
sistem atau format di dalam penggunaan Al bagi pendidikan, supaya manfaat didapat dan
nilai-nilai pendidikan juga di dapat tanpa menimbulkan mafsadat (Schwab, 2017, hlm. 30-
31). Hal ini juga bisa dijadikan sebagai diskusi antara keduanya, ketika teknolog
memperoleh ilmu baru di bidangnya, tentu ia butuh validitas dari ulama, begitupun
sebaliknya, ketika ulama butuh teknologi, ia akan membutuhkan bantuan teknolog
(Zuhailiy, 2019, Volume 8: 592).

Langkah ke lima ialah pemberdayaan santri digital. Santri sebagai cadangan ulama,
ia juga cadangan pemerintah, oleh karena itu penting bagi santri selain dibekali ilmu
keagamaan juga dibekali ilmu teknologi yang memadai, sehingga agama yang ia miliki bisa
menjawab bahkan bisa berkolaborasi dengan teknologi saat ini. Ada banyak figur yang bisa
kita jadikan teladan, seperti ibnu Sina, disamping beliau ahli dalam ilmu agama, beliau juga
ahli dalam ilmu kedokteran, filsafat dan lainnya, bahkan buku yang beliau tulis tentang
kedokteran menjadi rujukan ilmuan-ilmuan Eropa pada masanya (Aziz, t.t.). Contoh lain ada
Al-Biruni, beliau juga memiliki dua kemampuan, yakni ahli agama, metodologi hukum Islam,
beliau juga ahli sains, matematika, astronomi, geografi dan lainnya (Barnard, 2011). Dari
dua tokoh inilah, penting adanya kolaborasi dari dua rumpun ilmu yang berbeda sehingga
ilmu yang kita miliki atau ilmu yang akan kita pelajari bisa menjawab semua tantangan dan
persoalan di setiap zaman.

KESIMPULAN

Revolusi digital dengan kecerdasan buatan sebagai penggeraknya telah membawa
umat manusia pada peradaban digitan whoness. Saat ini kita tidak tahu dengan siapa
sesungguhnya kita berinteraksi, atau lebih tepatnya dengan apa akita berinteraksi. Sulit
memastikan informasi yang melimpah dan tersebar secara massif di dunia maya itu berasal,
bahkan dari apakah informasi itu berasal, apakah dari manusia atau kecerdasan buatan.
Termasuk di dalamnya adalah informasi keagamaan.

Teladan yang diberikan oleh ulama terdahulu (salaf as-Shalih) dalam memperoleh
informasi keagamaan (termasuk pendapat hukum) tidak hanya memperhatikan konten

175 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

At-Tadris: Journal of Islamiec Education
Vol 4 No 1 (2025) 168 — 176 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v4i1.421

informasinya tetapi juga dari siapa informasi itu berasal (sanad). Menvalidasi sumber
informasi saat ini menjadi tantangan utama bagi umat muslim dalam realitas digital. Pada
ujungnya, interaksi antara Al dan ajaran agama-kehidupan keberagamaan suku
menimbulkan pertanyaan yang kompleks. Hal ini mengundang siapapun untuk
merenungkan dampak teknologi pada kehidupan spiritual dan religiusitas umat manusia.

Maka dari itu, penting bagi umat Islam yang terlibat dalam pengembangan atau
penggunaan Al untuk tetap mempertimbangkan kerangka etik yang berakar pada prinsip-
prinsip Islam serta memastikan bahwasanya Al digunakan untuk kebaikan seraya untuk
menghormati nilai-nilai etik dan hak asasi manusia. Dengan begitu, di masa depan Islam
dan Al bisa terhubung secara rekonsiliatif menuju kemajuan yang bermanfaat bagi individu
dan masyarakat secara keseluruhan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah bin Nuh. (1995). Tarbiyah al-Aulad fi al-Islam. Da>r al-Fikr.

Al-Basrawani, A. ‘Abbas Z. M. bin A. K. (2016). Nukhbat al-Afkar min Mashurat al-Akhyar wa
La’ali al-Asfar. Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Al-Ghazali, M. bin M. (2020). Al-Mustas}fa> Min IIm al-Us}ul. Da>r al-kutu>b al-Ilmiyah.

Al-Ghazali, M. bin M. (2021). Ihya’ Al-Ulum Al-Di>n. Da>r al-kutu>b al-Ilmiyah.

Al-Hanbalij, I. R. (2001). Jami’ul ‘Ulum wal Hikam. Muassasah al-Risalah.

Al-Islami, M. al-Figh. (2019). Qararat al-Majma’.

Al-Jauziyyah, ibn Q. (1955). Tlam al-Muwagqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. Da>r al-Fikr.

Al-Jawziyyah, L. Q. (1996). Miftah Dar as-Sa‘adah. Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Al-Mubarakfuri. (1963). Tuhfatul Ahwadzi bi Syarh Jami’ at-Tiridzi. Al-Maktabah as-
Salafiyah.

Al-Qardawi, Y. (1995). Figh al-Muwazanat. Maktabah Wahbabh.

Al-Subki, T. al-Din. (2019). Jam’ul Jawami’. Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Al-Tirmidzi, M. bin I. (2019). Sunan Al-Tirmidzi. Da>r al-kutu>b al-Ilmiyah.

Aly, H. N. (2004). Pendidikan Islam: Transformasi Tradisional Menuju Modern. Logos.

An-Nawawi, M. ad-D. ibn S. (1431). AI-Majmii* Sharh al-Muhadhdhab. Dar al-Fikr.

Aziz, A. (t.t.). SCIENCE AND CIVILIZATION IN ISLAM Seyyed Hossein Nasr. Seyyed Hossein
Nasr. Diambil 28 April 2025, dari
https://www.academia.edu/44409131/SCIENCE_AND_CIVILIZATION_IN_ISLAM_S
eyyed_Hossein_Nasr

Barnard, B. (with Internet Archive). (2011). The genius of Islam: How Muslims made the
modern world. New York: Alfred A. Knopf.
http://archive.org/details/geniusofislamhow0000barn

Habziz, K. (2018). 175 Simpel & Mudah Menguasai Kaedah Fikih. Tanwirul Afkar.

Ibn al-Salah. (1986). Adab al-Mufti wa al-Mustafti. Dar Al-Fikr Al-Mouaser.

RI, D. A. (2010). Al-Quran Tajwid dan Terjemah. CV Penerbit Diponegoro.

Schwab, K. (2017). The Fourth Industrial Revolution. Crown.

Zuhailiy, W. (2019). Al-Fiqgh al-Islamiy Wa al-Adillatuhu. Da>r al-Fikr.

176 | Volume 4 Nomor 1 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
https://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/submission?id=421

