At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

Makna Musibah dan Derivasinya dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur’an, Sayyid Quthb

Ali Mastur!, Dimas Yediya Satria Adiguna?
L2[nstitut Agama Islam Banten (IAIB) Serang
ibnujakfar4@gmail.com?

ABSTRACT

Sayyid Quthb, a contemporary mufassir who is productive in producing scientific works in
various disciplines. One of them is the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an. The problem raised in this
study is How does Sayyid Quthb view disasters? This study uses a descriptive-analytical method, with a
library research nature based on the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an as a primary source. With the
conclusion that the meaning of disaster is everything that befalls, be it good or bad. Both come from
Allah SWT and are part of Allah SWT's planning in the creation of the universe and humans are
one of Allah SWT's weak creatures, needing love and guidance from Allah SWT to achieve happiness
in life. The practical benefits of this study are that a correct understanding of the meaning of disasters
makes it easier for humans to be patient and can be used as an effective approach in strengthening
mental resilience and steadfastness in facing disasters.

Keywords : Meaning, Derivation, Disaster, and Fi Dzilal Al-Qur'an.

ABSTRAK

Sayyid Quthb, mufassir kontemporer yang produktif menghasilkan karya ilmiah di berbagai
disiplin ilmu. Salah satunya tafsir Fi Zhilalil Qur“an. Masalah yang dikemukakan dalam penelitian ini
adalah Bagaimana pandangan Sayyid Quthb tentang musibah. Penelitian ini menggunakan metode
deskriptif-analisis, dengan sifat penelitian kepustakaan (library research) yang didasarkan pada

kitab tafsir Fi Zhilalil Qur“an sebagai sumber primer. Dengan kesimpulan bahwa makna musibah
sebagai segala sesuatu yang menimpa, baik itu berupa kebaikan maupun keburukan. Keduanya
berasal dari Allah SWT dan merupakan bagian dari perencanaan Allah SWT dalam penciptaan alam
semesta dan manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah SWT yang lemah, membutuhkan
kasih sayang dan pentunjuk dari Allah SWT untuk mencapai kebahagiaan hidup. Manfaat praktis
penelitian ini adalah Pemahaman yang benar tentang makna musibah memudahkan manusia
bersikap sabar dan dapat dijadikan sebagai salah satu pendekatan yang efektif dalam memperkuat
ketahanan mental dan tegar dalam menghadapi musibah.

Kata kunci : Makna, Derivasi, Musibah, dan Fi Dzilal Al-Qur’an.

PENDAHULUAN

Al-Qur'an diturunkan untuk menjadi petunjuk bagi manusia. Al-Qur’an sendiri
menyatakan bahwa petunjuk yang dibawanya adalah yang paling baik dan paling tepat.
Permasalahan selanjutnya ialah bagaimana usaha atau jalan yang perlu ditempuh untuk
mendapatkan hidayah tersebut sehingga hidup ini lebih terkendali dan bermakna. Sesuai
dengan maksud diturunkannya kitab suci ini, Nabi sendiri telah diperintahkan Tuhan
agar menjelaskannya kepada umat yang dipimpinnya.* Tugas tersebut sudah
dilaksanakan Rasulullah dengan sebaik-baiknya, yang tidak hanya dengan kata-kata
melainkan dengan perbuatan. Rasulullah SAW. adalah mufassir pertama dan terbaik
karena ia memang dipilih dan dibimbing Tuhan. Manusia sendiri diperintahkan Tuhan
untuk memikirkannya dan menggali isi Al-Qur’an sehingga

139 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
mailto:ibnujakfar4@gmail.com

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

hidayah dan pelajaran dapat dipetik darinya.>

Usaha manusia untuk memahami Al-Qur*an serta menjelaskan makna, hukum dan
hikmah yang terkandung di dalamnya, itulah yang disebut dengan Tafsir (Syafe’i, 2006).
Berdasarkan itu, Al-Qur“an demikian penting bagi umat Islam pada khususnya, dan manusia
pada umumnya, agar kehidupannya tidak sesat. Dan lebih khusus lagi untuk umat Islam
yang dengan keyakinan bulatnya bahwa Al-Qur“an merupakan sumber utama ajaran Islam.

Sepanjang sejarah umat Islam, setelah Al-Qur“an diturunkan secara sempurna dan
lengkap serta telah dibukukan, hingga sekarang, Al-Qur‘an telah menjadi objek
penelitian dan kajian yang tak pernah selesai dan final. Penelitian dan kajian terhadap Al-
Qur*an tidak saja dilakukan oleh kaum muslimin sebagai kaum yang meyakini kebenaran
kitab suci itu, tetapi juga dari golongan kaum non-Muslim. Oleh karena Al- Qur“an memiliki
makna yang dalam dan berlapis-lapis, untuk itu ia tidak akan pernah habis untuk ditafsirkan
dan dikaji demi kemaslahatan manusia, dan memang ia merupakan Kkitab suci yang
fungsinya sebagai pedoman hidup manusia.

Sumber ajaran Islam yang paling otentik dan diakui oleh para ulama, adalah Al-
Qur*an dan As-Sunnah Nabi saw. Bagi para ulama yang ingin menetapkan ajaran Islam,
maka mereka harus memiliki pengetahuan yang benar tentang kedua sumber di atas. Untuk
mengetahui kedua sumber tersebut harus dibekali dengan seperangkat ilmu yang
berkenaan dengan itu. Dengan demikian Al-Qur*an merupakan pedoman hidup (way of life)
umat manusia pada umumnya dan umat Islam pada khususnya. Salah satu kata yang sering
diungkap oleh Al-Qur“an adalah berkenaan dengan musibah beserta derivasinya (Tanjung,
2012).

Musibah merupakan sebuah ujian atau peringatan yang diberikan Allah SWT
kepada umatnya untuk mengetahui seberapa besar keimanan umatnya. Kuat dan lemahnya
iman seseorang itu dapat dilihat dari cara mereka menyikapi musibah yang menimpa
mereka. Orang yang kuat imannya pada saat ditimpa musibah selalu bersabar, ikhlas, ridha
dan tawakal. Mereka menganggap bahwa semua itu adalah ujian dari Allah SWT., untuk
meningkatkan iman dan ketagwaan mereka. Sehingga mereka tidak terlena dalam
kenikmatan dunia yang hanya bersifat sementara. Orang yang lemah imannya, dalam
menghadapi musibah selalu berputus asa dan mempertikaikan musibah yang menimpa
mereka. Bahkan mereka lupa bahwa semua yang ada di alam ini adalah milik Allah SWT
yang dititipkan dan akan diambil kembali bila waktu yang telah ditentukan tiba. Allah SWT
menganjurkan umatnya ketika ditimpa musibah baik kecil maupun besar untuk membaca
kalimat istirja’ (pernyataan kembali kepada Allah SWT.) yang berbunyi Innalillahi wa inna
ilaihi raaji'un (Trisnawati, 2010).

Sebenarnya tidak ada suatu musibah yang menimpa seseorang kecuali atas izin
Allah SWT. Semua itu sudah ada ketentuannya, hanya saja penyebab dari terjadinya
musibah itu dan cara seseorang dalam menyikapinya berbeda. Suka duka dalam kehidupan
ini, senyum dan tangis, keuntungan dan kerugian, kegagalan dan kejayaan, kesehatan dan
kesakitan, rasa lapang dan sempit, adalah suatu yang lumrah. Semua akan silih berganti
seperti pergantian siang dan malam. Dan semua itu atas kehendak Allah SWT. Setiap
masalah yang terjadi pasti akan teratasi dan semua musibah yang menimpa pasti membawa

140 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

hikmah dari Allah SWT yang bermanfaat untuk semua manusia.

Musibah yang terjadi di negara kita Indonesia datang secara beruntun, sebagian
orang mengatakan ini adalah ujian dari Allah SWT dan sebagian lagi mengatakan bahwa ini
adalah cobaan, bahkan ada yang menganggap ini adalah azab atau siksa. Kepekaan mereka
dalam merasakan musibah dan juga kemampuan mereka melihat sisi positif dari hadirnya
musibah tersebut. Sebab dalam setiap peristiwa pasti mengandung hikmah dan pelajaran
bagi mereka untuk jauh lebih baik lagi (Trisnawati, 2010).

Dalam Kamus Al-Munawwir karya Ahmad Warson Munawwir terbitan tahun 1997,
musibah berarti tertimpa bencana atau malapetaka. Sedangkan menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI) terbitan Balai Pustaka, musibah diartikan 1). kejadian (peristiwa)
menyedihkan yang menimpa; 2). Malapetaka (Departemen Pendidikan Nasional, 2002).
Menurut istilah musibah adalah kejadian apa saja yang menimpa manusia yang tidak
dikehendaki (Al-Hafidz, 2006). Musibah adalah ujian yang harus dilewati seorang hamba
dan berfungsi sebagai proses pembelajaran agar kehidupan masa depan kita dapat dijalani
dengan lebih baik (Umar, 2017).

Musibah merupakan bagian dari takdir yang akan menimpa makhluk ciptaan Allah,
hal ini terjadi atas izin-Nya dan sudah tertulis di Lauh Al-Mahfuzh (QS. Al- Hadid: 22).
Musibah tersebut berupa ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa dan buah-buahan
(QS. Al-Bagarah: 155). Bagi orang yang sabar atas musibah yang menimpanya, maka akan
mendatangkan barakah, rahmat dan hidayah Allah (QS. Al-Bagarah: 157). Dengan
muhasabah atas apa yang menimpanya adalah karena perbuatan dirinya sendiri (QS. Ali
JImran: 165 dan QS. Asy-Syura: 30) sehingga diharapkan akan muncul penyesalan atas apa
yang telah dilakukan (QS. An-Nisa: 62).

Dari rangkaian penjelasan di atas, manusia tidak akan lepas dari musibah yang diuji
Allah. Musibah tidak hanya menimpa manusia, akan tetapi semua makhluk yang diciptakan
Allah. Hanya saja dalam al-Qur*“an, Allah sering berfirman tentang musibah dengan konteks
yang menimpa manusia (AN, 2013).

Para mufassir berusaha mengkaji makna tersebut, yang kemudian dituangkan
dalam karya tafsirnya, salah satu dari para mufassir itu ialah Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilalil
Qur“an merupakan salah satu karya fenomenal yang ia ciptakan. Kitab tafsir tersebut
menjadi rujukan penulis dalam memahami makna musibah dalam Al-Qur“an. Dalam
pandangannya, Sayyid Quthb mendefinisikan musibah sebagai segala sesuatu yang
menimpa manusia baik berupa kebaikan maupun keburukan. Menurut Sayyid Quthb, kata
musibah dalam surat Al-Hadid ayat 22, yaitu: Tiada suatu bencanapun yang menimpa di
bumi dan (tidak pula) pada dirimu sendiri melainkan telah tertulis dalam kitab (Lauhul
Mahfuzh) sebelum Kami menciptakannya. Sesungguhnya yang demikian itu adalah mudah
bagi Allah. (Q.S Al- Al-Hadid [57]: 22), Ayat ini tidak difokuskan pada salah satu diantara
kedua makna tersebut, sehingga makna musibah dalam ayat tersebut mencakup kedua-
keduanya, yaitu kebaikan maupun keburukan yang menimpa manusia. Keduanya berasal
dari Allah SWT dan merupakan bagian dari perencanaan Allah SWT dalam penciptaan alam
semesta di mana manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah SWT yang lemah
dan membutuhkan kasih sayang dan pentunjuk dari Allah SWT untuk mencapai

141 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

kebahagiaan hidup (Quthb, 2001).

Dengan alasan di atas dan untuk memahami lebih jauh hakikat musibah, peneliti
akan mengacu kepada kitab tafsir Fi Zhilalil Qur“dn karya Sayyid Quthb, karya Sayyid Quthb
dipilih dalam pembahasan karena karya ini termasuk dalam kategori tafsir periode modern
yang menggabungkan metode bi al-ra‘yi dan metode bi al-ma“tsiir yang penafsirannya
lebih sesuai dengan kehidupan masa kini. Tafsir Sayyid Quthb kaya dengan pemikiran
sosial kemasyarakatan dan mengkaji masalah-masalah sosial serta memberikan solusi yang
dibutuhkan masyarakat (Mutmainah, 2010).

Definisi musibah oleh Sayyid Quthb terlihat lebih mewakili makna musibah dalam
Al-Qur*an karena mencakup makna musibah dalam ayat-ayat lain di dalam Al- Qur“an.
Pemahaman yang benar tentang makna musibah dapat memudahkan manusia untuk
bersikap sabar ketika tertimpa bencana sebagaimana anjuran penafsir dan dapat dijadikan
sebagai salah satu pendekatan yang efektif dalam memperkuat ketahanan mental untuk
menjadikan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kuat dan tegar dalam menghadapi
musibah.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah kepustakaan (library research), yaitu serangkaian
kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan
mencatat serta mengolah bahan penelitian (Ibrahim, 2001). Sementara pendekatan yang
digunakan adalah tafsir maudhii“i agar hasil penelitian dapat menggambarkan obyek
penelitian secara sistematis, komprehensif, benar dan praktis.

Berikut adalah langkah-langkahnya: Pertama: Menetapkan Topik/Tema. Kedua,
Menghimpun ayat yang berkaitan dengan tema tersebut. Ketiga, menyeleksi dan
menentukan ayat yang akan di bahas. Keempat, berdasarkan ayat yang sudah diseleksi
kemudian di masukkan penafsiran Sayid Qutb dalam Tafsir Fi Dzilal Al- Qur“an lalu
dilakukan analisis. Kelima, membuat kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam menulis Fi Zhilal al-Qur“dn, Quthb tidak semata-mata mendasarkan pada
pikiran sendiri tanpa menggunakan referensi, akan tetapi referensi yang digunakannya
bersifat sekunder. Artinya, referensi tersebut digunakan Quthb untuk menguatkan
penafsirannya atas suatu ayat. Referensi itu mencakup materi tafsir, sirah, hadis, sejarah
kaum Muslim dan dunia Islam masa kini, dan materi ilmiah. Dengan dasar dan sumber
penafsiran yang bermacam-macam ini, terutama sumber al-riwdyah dan al-ra‘y yang
hampir sepadan, dan pertimbangan dari cara penjelasannya maka tafsir Fi Zhilal Al-Qur“an
ini bisa kita kategorikan sebagai al-tafsir bi al-iqtiran. Dengan adanya referensi ini, cukup
kiranya untuk membuktikan bahwa tafsir yang ditulis Sayyid Quthb ini tidaklah seperti
yang dituduhkan bahwa penulisan tafsir ini tidak merujuk kepada otoritas lain yang sudah
mapan dan hanya sekadar reaksi dan refleksi pemikiran Quthb semata atau seperti yang
dikatakan Jansen bahwa tafsir ini hanya sekadar kumpulan Khutbah (Mutmainah, 2010).

Musibah dalam al-Qur*an memiliki beberapa kata yang semakna dengan musibah

142 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

yaitu Bala, dalam Kamus Bahasa Indonesia, kata Bala diartikan bencana; kecelakaan;
malapetaka; kemalangan dan kesengsaraan. Kata bala® dalam al-qur“an terdapat di banyak
surat dan ayat diantaranya QS. Al-Qolam 17 (&%), Al-A'raf 168 (e—' 5655), Yunus 30 (4A35).
Fitnah, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, dikemukakan fitnah adalah perkataan
bohong yang disebarkan dengan maksud menjelekkan orang, seperti menodai nama baik,
merugikan kehormatan orang (Penyusun, 2008). Kata fitnah dalam al- Qur“an terdapat di
banyak surat dan ayat diantaranya: QS. Al-'An'am 53, 58, 3 (&.—\fé»tfif), Thaha 40 (ﬁe:ﬁ:s), Shad 24
(£%5). Azab, Secara umum, Al-Qur‘an menggunakan kata azab diartikan sebagai segala
sesuatu yang mendatangkan rasa sakit, rasa tidak enak, dan ketidakbebasan. Kata fitnah
dalam al-Qur“an terdapat di banyak surat dan ayat diantaranya : Q.S.an-Nur 2 («-w\ ),
Thaha 127 (s}_x), Ali Imran 56 (£#£9).

Makna musibah dan derivasinya

Makna adalah konsep yang merujuk pada arti atau maksud yang terkandung dalam
suatu kata, frasa, atau kalimat. Dalam konteks bahasa, makna dapat diartikan sebagai
hubungan antara ujaran dan pengertian yang diberikan oleh pembicara atau penulis.
Derivasi dalam bahasa Arab adalah proses pembentukan kata baru dari kata dasar melalui
pengimbuhan afiks. Contoh derivasi dalam bahasa Arab: Kata Dasar:
<& (kataba) - "menulis”, derivasi: 44 (kitabah) - "penulisan” begitu seterusnya. Derivasi
berfungsi untuk memperkaya bahasa dengan menciptakan kosakata baru yang lebih
kompleks dan ekspresif, serta memungkinkan penutur bahasa untuk mengekspresikan
makna dengan lebih tepat melalui variasi bentuk kata (Imran & Tanna, 2023). Sementara

kata musibah secara etimologi berasal dari bahasa Arab yaitu 4sali4silas’ - cilay’ — |
Menurut Raghib al-Asfahani, “4aias’ mempunyai makna %< atau lemparan. Selanjutnya ia

menjelaskan, kata 4:=l: bisa berarti menimpa dengan kebaikan seperti turunnya hujan
dan bisa juga berarti menimpa dengan keburukan seperti terkena panah (Al-Asfahani,
1971). Dalam Kamus Bahasa Indonesia, musibah diartikan sebagai kejadian (peristiwa)
menyedihkan yang menimpa, Malapetaka atau Bencana (Penyusun, 2008). Begitupun
dalam Kamus Al-Munawwir yang mengartikan menimpa (Munawwir, n.d.).

Al-Qurtubi menyatakan bahwa musibah adalah segala sesuatu yang mengganggu
orang mukmin dan menjadi bencana baginya. Musibah ini biasanya diucapkan jika
seseorang mengalami malapetaka, walaupun malapetaka yang dirasakan itu ringan atau
berat baginya. Kata musibah ini juga sering dipakai untuk kejadian-kejadian yang buruk dan
tidak dikehendaki. Demikian juga Hamka menyatakan bahwa musibah adalah bencana, baik
bencana besar yang terjadi pada alam, seperti gunung meletus, banjir, gempa bumi dan lain-
lain, maupun bencana kecil yang terjadi pada manusia seperti sakit dan tenggelam. Menurut
Ahmad Mustafa al-Maragi menyatakan bahwa musibah adalah semua peristiwa yang
menyedihkan, seperti meninggalkan seseorang yang dikasihani, kehilangan harta benda
atau penyakit yang menimpa, baik ringan atau berat. Menurut Quraish Shihab kata musibah
tidak selalu berarti bencana, tetapi mencakup segala sesuatu yang terjadi, baik positif
maupun negatif, baik anugerah maupun bencana. Menurut Imam al- Baidawi, musibah
adalah semua kemalangan yang dibenci dan menimpa umat manusia. Menurut Imam

143 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

Nawawi musibah adalah segala sesuatu yang menimpa manusia, berupa kesedihan,
kepayahan, kesusahan dan lain-lain. Allah sedang mengangkatnya dan menghapus
kesalahannya. Di dalamnya terdapat pesan tentang turunnya kebahagiaan agung bagi umat
Islam yang ditimpa musibah. Tidak ada kabar terindah yang mampu membahagiakan
seorang muslim, kecuali terhapusnya dosa dan kekeliruan (HS, 2016).

Musibah pada mulanya berarti mengenai atau menimpa. Memang bisa saja yang
mengenai itu adalah sesuatu yang menyenangkan, tetapi bila Al-Qur*an menggunakan kata
musibah, maka ia berarti sesuatu yang tidak menyenangkan yang menimpa manusia.
Menurut (Shihab, 2006) ada beberapa hal yang dapat ditarik dari uraian Al-Qur“an tentang
musibah yaitu:

1. Musibah terjadi karena ulah manusia, antara lain karena dosanya.

2. Musibah tidak terjadi kecuali atas izin Allah SWT.

3. Musibah antara lain bertujuan menimpa manusia, dan karena itu dilarang berputus
asa akibat jatuhnya musibah. Walau hal tersebut karena kesalahan sendiri, sebab
bisa saja kesalahan yang tidak disengaja atau karena kelengahan.

Musibah bisa datang kapan dan dimana saja, tidak ada manusia yang bebas dari
musibah, karena semua berjalan sesuai ketentuan Allah SWT. Dengan musibah, Allah SWT
hendak menguji siapa yang paling baik amalnya. Musibah bukan sekedar peristiwa alamiah
biasa tetapi juga merupakan peringatan untuk kembali kepada Allah SWT.

Di dalam Mu‘jam al-Mufahras li Alfazhi Al-Qur“an Al-Karim disebutkan bahwa kata
musibah dalam berbagai bentuknya sebanyak 77 kali, 34 kali dalam bentuk fi“il madhi yaitu
33 bentuk ashaba dan 1 bentuk shayyib, 31 dalam bentuk fi“il mudhari® yaitu yushibu, 1 kali
bentuk masdar yaitu shawwaba, 1 kali dalam bentuk isim maf*iil yaitu ,mushibuha“ dan 10
kali dalam bentuk isim fa“il yaitu mushibah (Baqi, 1364).

Dari beberapa kata diatas, penulis fokus membahas pada kata musibah. Dan mencari
kata musibah tersebut dalam Al-Qur“an yang pada akhirnya ditemukanlah kata musibah
beserta derivasinya dalam sebuah ayat yang ditemukan di 26 surat dengan jumlah ayat
sebanyak 54 ayat.

Penulis melanjutkan penelitian terhadap 54 ayat tersebut untuk mendapatkan
makna musibah perspektif Sayyid Quthb di dalam kitab tafsir Fi Zhilalil Qur“an, pada
akhirnya penulis menentukan 8 ayat yang mewakili dan memberikan pemahaman terkait
musibah dalam Al-Qur*an perspektif Sayyid Quthb. Berikut data dalam tabel:

No | SuratKe Nama Surat Ayat Ke
1 1 Al-Bagarah 156
2 3 Ali 'Imran 165
3 4 An-Nisa' 62
4 4 An-Nisa' 72
5 9 At-Taubah 50
6 42 Asy-Syura 30

144 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

7 57 Al-Hadid 22
8 64 At-Tagabun 11

1. Surat Al-Bagarah ayat 156

)
Bai pacd By G led et med i

Artinya: (yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka berkata “Inna lillahi wa
inna ilaihi raji,un” (sesungguhnya kami milik Allah dan kepada- Nyalah kami kembali).

Telah menjadi suatu keniscayaan untuk menempa jiwa dengan bencana dan
menguji dengan ketakutan, kelaparan, kesengsaraan, serta kemusnahan harta, nyawa dan
makanan. Hal ini adalah suatu ketentuan untuk meneguhkan keyakinan orang yang beriman
pada tugas kewajiban yang harus ditunaikannya. Sehingga, akhirnya mereka setelah
mengalami ujian, tentu akan terbukti tangguh dan merasa berat untuk berkhianat kepada
Islam, karena mengingat pengorbanan yang telah dilakukannya (Al-Qurian Dan
Terjemahnya, 1411).

Yang terpenting adalah kembalinya kita mengingat Allah ketika menghadapi segala
keraguan dan kegoncangan, serta berusaha mengosongkan hati dari segala hal kecuali
ditujukan semata kepada Allah. Kemudian, agar terbuka hati kita bahwa tidak ada kekuatan
kecuali kekuatan Allah, tidak ada daya kecuali daya Allah, dan tidak ada keinginan kecuali
keinginan mengabdi kepada Allah. Kita adalah milik Allah. Kita semua dan segala sesuatu
yang ada pada kita. Eksistensi kita dan zat kita adalah kepunyaan Allah. Dan, kepada-Nyalah
kita kembali dan menghadap dalam setiap perkara. Maka, kita harus pasrah dan menyerah
secara mutlak. Menyerah sebagai perlindungan terakhir yang bersumber dari pertemuan
vis a vis dengan satu hakikat dan dengan pandangan yang benar (Quthb, 2001).

Analisis penulis:

Pada ayat ini, penulis berusaha memahami makna musibah perspektif sayyid Quthb,
ia menyatakan bahwa musibah ada dan hadir sebagai ujian dan dalam bentuk yang tidak
menyenangkan dan mengenakkan, hal tersebut menjadi suatu hal yang layak dan harus
diterima serta dihadapi oleh orang beriman. Dari ujian tersebut akan menjadi tolak ukur
dalam melihat keteguhan iman dan keyakinan akidah dalam hati dan jiwa manusia.
Tujuannya yaitu agar menjadi pribadi yang tangguh. Hal terpenting yang ia tekankan adalah
cara dan sikap kita pada saat mengalami ujian atau tertimpa musibah, yaitu ber-istirja,
mengingat Allah, introspeksi diri dalam rangka memahami apa dan mengapa terjadi,
legowo dan ber-positive thinking.

Adapun al-Maraghi menafsirkan bahwa semua peristiwa yang menyedihkan adalah
musibah, sedangkan al-Zamakhsyari menyebutnya dengan hal-hal yang menyusahkan.
Dalam menafsirkan kalimat istirja, Sayyid Quthb menjelaskan esensi dan sikap yang harus
dilakukan. Ibnu Katsir menafsirkannya dengan mengutip hadis yang berkaitan dengan
ucapan ketika mengalami musibah yaitu agar senantiasa mengucapkannya dan berdoa agar
mendapat pahala dan pengganti yang lebih baik.

2. Alilmran ayat 165

145 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

Artinya: Dan mengapa kamu (heran) ketika ditimpa musibah (kekalahan pada Perang Uhud),
padahal kamu telah menimpakan musibah dua kali lipat (kepada musuh-musuhmu pada
Perang Badar) kamu berkata, “Dari mana datangnya (kekalahan) ini?” Katakanlah, “Itu dari
(kesalahan) dirimu sendiri.” Sungguh, Allah Mahakuasa atas segala sesuatu.

Orang-orang muslim yang ditimpa musibah dalam perang Uhud dan kehilangan
tujuh puluh orang syahidnya di samping yang luka-luka dan penderitaan yang mereka alami
pada hari yang pahit itu-dan merasakan betapa beratnya musibah yang menimpa mereka
itu-berjihad di jalan Allah, sedang musuh-musuh mereka yang musyrik adalah musuh-
musuh Allah. Kaum muslimin ditimpa musibah seperti ini, padahal sebelumnya mereka
menimpakan musibah (kekalahan) serupa kepada musuh dalam Perang Badar di mana
mereka berhasil membunuh tujuh puluh orang pemuka Quraisy. Mereka juga menimpakan
musibah serupa pada awal perang Uhud, ketika mereka masih istigamah pada perintah
Allah dan perintah Rasul-Nya SAW, sebelum mereka terpedaya oleh harta rampasan, dan
sebelum hati mereka mengalami perasaan gentar yang sebenarnya tidak patut terjadi dalam
jiwa orang-orang yang beriman.

Diingatkanlah mereka oleh Allah kepada semua itu, sambil memberikan jawaban
kepada mereka tentang ketercengangan yang menimbulkan tanda tanya bagi mereka. Maka,
dikembalikanlah apa yang terjadi pada mereka kepada sebab langsung yang
dekat,”..Katakanlah, ,Itu dari (kesalahan) dirimu sendiri...”

Dirimu sendiri yang telah menjadi usang, menjadi lemah, dan bersilang sengketa di
dalam menanggapi perintah (Rasul). Dirimu sendiri yang telah durhaka perintah Rasulullah
dan stratergi perangnya.

Nah, inilah yang tidak kamu akui terjadinya, lantas kamu berkata, “Darimana
datangnya kekalahan ini?” itu adalah dari kesalahan dirimu sendiri, dengan berlakunya
sunnatullah pada dirimu terhadapnya, ketika kamu menyodorkan dirimu terhadapnya.
Karena apabila manusia menyodorkan dirinya untuk dikenai sunnah Allah, maka sudah
barang tentu sunnah itu akan terjadi pada dirinya, baik dia itu muslim maupun musyrik, dan
tidak berlaku pilih kasih dalam hal ini. Maka, di antara tanda kesempurnaan Islamnya
seseorang ialah harus menyesuaikan dirinya dengan tuntutan sunnah Allah sejak awal
(Quthb, 2001).

Analisis penulis:

Sayyid Quthb menjelaskan musibah pada ayat ini adalah kekalahan dalam perang
dan ujiannya adalah godaan harta rampasan yang sekaligus menjadi penyebab kekalahan.
Tergoda dengan harta dan kesalahannya sendiri, sehingga hukum sebab akibat atau sistem
(sunnatullah) tersebut berlaku, walaupun sebelumnya kaum muslimin mendapatkan
kemenangan yang besar, maka hikmah dari adanya musibah berdasarkan ayat ini adalah
sebagai pengingat dan pelajaran agar menjadi pengalaman dan kesalahan yang sama tidak
terulang.

Al-Maraghi menjelaskannya dengan meruujuk pada peristiwa yang terjadi pada saat
itu, yaitu Perang Uhud. Keduanya memaknai kekalahan dalam perang tersebut merupakan

146 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

musibah yang selayaknya diterima oleh kaum Muslimin.
3. An-Nisaayat 62
o o 6 Il e 0 8 gl e W
Artinya: Maka bagaimana halnya apabila (kelak) musibah menimpa mereka (orang munafik)
disebabkan perbuatan tangannya sendiri, kemudian mereka datang kepadamu (Muhammad)
sambil bersumpah, “Demi Allah, kami sekali-kali tidak menghendaki selain kebaikan dan
kedamaian.”

Adakalanya musibah terjadi disebabkan terbukanya hakikat mereka di tengah-
tengah kaum muslimin pada waktu itu ketika mereka disingkirkan dari tengah-tengah
barisan Islam. Karena, masyarakat muslim tidak dapat menerima kalau diantara mereka
terdapat orang-orang yang mengaku beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, tetapi kemudian
mereka bertahkim kepada selain syariat Allah, atau menghalang-halangi orang lain ketika
mereka diseru untuk bertahkim kepada selain syariat Allah. Anggapan berimannya hanya
semata-mata anggapan sebagaimana orang-orang munafik itu. Pengakuan keislamannya
hanya semata-mata pengakuan dan hiasan bibir belaka.

Selain itu, adakalanya musibah yang menimpa mereka disebabkan kezaliman
mereka, sebagai akibat bertahkim kepada selain hukum Allah yang adil. Atau, mungkin juga
musibah itu sebagai ujian dari Allah kepada mereka supaya mereka sadar dan mau
menerima petunjuk.

Apapun yang menjadi penyebab musibah itu maka nash Al-Qur“an mengajukan
pertanyaan dengan nada mengingkari, “Bagaimana keadaannya kerika itu? Bagaimana
mungkin mereka mau kembali kepada Rasulullah SAW?”, “Demi Allah, kami sekali-kali
tidak menghendaki selain penyelesaian yang baik dan perdamaian yang sempurna.”

Mereka lantas mengucapkan sumpah palsu bahwa mereka tidak menghendaki
bertahkim kepada thagut kecuali karena ingin penyelesaian yang baik dan perdamaian yang
sempurna (yang berupa kompromi-kompromi-penj). Inilah selamanya, yang menjadi
argumentasi orang-orang yang tidak mau bertahkim kepada manhaj dan syariat Allah
bahwa mereka hendak menghindari masalah-masalah, beban-beban, dan kesulitan-
kesulitan kalau bertahkim kepada syariat Allah. Inilah argumentasi orang- orang yang
mengaku beriman-padahal mereka tidak beriman-dan argumentasi orang- orang munafik
yang suka berbohong dan membuat kekacauan.

Allah SWT memberitahukan kepada Rasulullah SAW, bahwa Dia mengetahui apa
yang sebenarnya terdapat di dalam lubuk hati mereka. Di samping itu, Allah memberi
pengarahan kepada Rasul-Nya agar tetap membimbing mereka dengan lemah lembut, dan
menasihati mereka agar menghentikan tindakan yang kacau balau dan penuh kebohongan
ini (Quthb, 2001).

Analisis penulis :

Penafsiran pada ayat ini memaparkan sebab terjadinya musibah yaitu sikap
munafik dan kezaliman yang dilakukan, musibah juga disebut sebagai ujian dengan tujuan
agar sadar akan apa yang menjadi kesalahan. Melalui ayat ini dapat dipahami bahwa Sayyid
Quthb menjelaskan musibah atau sesuatu yang buruk akan terjadi atau menimpa manusia
jika mereka berbohong, tidak taat dan tidak patuh pada syariat dan hukum Allah. Pada akhir

147 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

penafsirannya di ayat ini, Sayyid Quthb mengingatkan bagi kita yang diberi pemahaman
tentang petunjuk Allah, agar senantiasa membantu, mensupport dan mengingatkan sesama
agar semakin mengerti dan membaik. Quraish shihab menyebutkan bahwa ayat ini
merupakan informasi tentang sifat orang-orang munafik beserta ancaman atas apa yang
dilakukannya.

4. An-Nisaayat 72

ol i a e P 2y gt R 40 e K g

Artinya: Dan sesungguhnya di antara kamu pasti ada orang yang sangat enggan (ke medan
pertempuran). Lalu jika kamu ditimpa musibah dia berkata, “Sungguh, Allah telah
memberikan nikmat kepadaku karena aku tidak ikut berperang bersama mereka.

Kalau kita perhatikan susunan kalimat yang berbunyi,‘\f\Lé;\i:f::- A0 KA o
LSesungguhnya di antara kamu ada orang yang sangat berlambat-lambat ke medan

pertempuran®. Kita ketahui bahwa mereka yang berlambat-lambat itu-yang terbatas
jumlahnya dari kaum muslimin-adalah “dari kamu”, yang berlambat-lambat, bandel, dan
berusaha keras untuk menghambat.

Oleh karena itu, ayat ini menyampaikan sorotan yang amat tajam dalam
menyingkap kelakuan mereka beserta apa yang ada dalam jiwa mereka.

Mereka berlambat-lambat, berdiam diri, dan tidak mau berterus terang, untuk
memegang tongkat di tengah-tengahnya sebagaimana kata pepatah. Mereka
membayangkan untung rugi, yang cocok dengan gambaran orang-orang munafik yang
lemah dan kecil nyalinya.

Mereka tidak turut berperang. Apabila para mujahidin mendapatkan musibah, pada
suatu waktu, maka orang-orang yang tidak mau turut berperang itu merasa gembira.
Mereka mengira bahwa ketidakikusertaan mereka berperang dan selamatnya mereka dari
musibah itu sebagai suatu nikmat.

Mereka tidak tahu malu ketika mereka menganggap keselamatan mereka dari
musibah itu sebagai nikmat. Mereka tidak malu menyandarkan nikmat itu kepada Allah,
yang mereka tentang perintah-Nya dan mereka hanya duduk-duduk saja. Padahal,
keselamatan dalam situasi seperti itu sama sekali bukan nikmat Allah! Karena nikmat Allah
itu tidak dapat diperoleh dengan menentang perintah-Nya, walaupun pada lahirnya sebagai
suatu keselamatan.

Di sisi lain, apabila para mujahid yang berangkat perang dengan siap sedia untuk
menerima segala sesuatu yang didatangkan Allah kepada mereka, mendapat karunia dari
Allah yang berupa kemenangan dan harta rampasan, maka orang-orang yang tidak ikut
berperang itu merasa menyesal, karena mereka tidak turut dalam peperangan yang
menguntungkan itu. Menguntungkan menurut pemahaman mereka yang dangkal dan
kerdil, yang cuma menghitung untung rugi secara material (Quthb, 2001).

Analisis penulis :

Sayyid Quthb menjelaskan hal yang sama yaitu kekalahan dalam perang adalah
musibah. Namun pada ayat ini, ia menjelaskan sudut pandang yang berbeda yaitu pada
respon, sifat serta sikap orang-orang yang tidak mau berperang di jalan Allah, mereka

148 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

menganggap hal tersebut menjadi nikmat ketika para mujahid tertimpa kekalahan, Sayyid
Quthb menenkankan bahwa ada niat atau latar belakang personal yang menjadikan
musibah itu dipandang dan dinilai bukan sebagai hal buruk. Hal tersebut dipengaruhi dari
sebuah keyakinan dan pemahaman seseorang terhadap perintah dan maksud dari petunjuk
atau peristiwa yang Allah hadirkan.

Ibnu Katsir dan Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini menunjukkan sikap,
gambaran dan kecaman terhadap orang-orang munafik atas tindakannya yang berlambat-
lambat dan bahkan menghambat lainnya untuk ikut berperang.

5. At-Taubah ayat 50 ;
| ETIP P PN AN e ,,z‘z,.g,g,ﬂ 3 s
16 0 i il 8 b A e L

Artinya: Jika engkau (Muhammad) mendapat kebaikan, mereka tidak senang; tetapi jika
engkau ditimpa bencana, mereka berkata, “Sungguh, sejak semula kami telah berhati-hati
(tidak pergi berperang),” dan mereka berpaling dengan (perasaan) gembira.

Muhammad bin Ishaq meriwayatkan dari az-Zuhri, Yazid bin Ruman, Abdullah bin
Abu Bakar, dan Ashim bin Qatadah, mereka berkata, “Pada suatu hari ketika Rasulullah
sedang bersiap-siap ke Perang Tabuk, beliau bersabda kepada al-Jadd bin Qais, saudara bani
Salamabh, ,Wahai Jadd, apakah engkau berani menghadapi algojo bani Ashfar (yakni Bangsa
Romawi)?" Dia menjawab, ,Wahai Rasulullah, apakah engkau mengizinkan aku dan tidak
menjadikan aku terjerumus ke dalam fitnah? Demi Allah, kaumku sudah mengetahui bahwa
tidak ada lelaki yang lebih mudah terpikat kepada wanita daripada aku. Aku khawatir jika
aku bertemu wanita-wanita bani Ashfar, aku tidak tahan terhadap mereka." Laluy,
Rasulullah berpaling darinya seraya bersabda, “Aku izinkan engkau (untuk tidak ikut
berperang)." Maka, mengenai al-Jadd bin Qais inilah ayat ini diturunkan./ika kamu
mendapat suatu kebaikan, mereka menjadi tidak senang karenanya.”

Namun, mereka bersenang hati ketika kaum muslimin ditimpa musibah dan
kesulitan. “Dan, jika kamu ditimpa oleh suatu bencana, mereka berkata, “Sesungguhnya kami
sebelumnya telah memperhatikan urusan kami (tidak pergi berperang).” Kata mereka, “Kami
sudah berhati-hati dan menjaga diri agar kami tidak tertimpa bencana bersama kaum
muslimin , dan kami tidak turut berperang.”“Dan mereka berpaling dengan rasa
gembira.”Pasalnya, mereka selamat dan tidak tertimpa bencana sebagaimana yang
menimpa kaum musllimin.

Sikap mereka yang demikian itu karena mereka hanya melihat fenomena lahiriah
saja. Mereka mengira musibah itu sebagai kejelekan dalam segala hal. Mereka juga mengira
bahwa dengan tidak turut berperang dan tinggal di rumah itu mereka telah mendapatkan
kebaikan untuk diri mereka. Hati mereka kosong dari kepasrahan kepada Allah dari
keridhaan kepada gadar-Nya, dan dari mempercayai kebaikan sikap dan kepercayaan
demikian itu. Seorang muslim yang sebenarnya akan mencurahkan segenap
kemampuannya, maju terus, dan tidak takut. Pasalnya, ia yakin bahwa kebaikan atau
keburukan (musibah) yang menimpanya itu terikat dengan kehendak Allah. Sedangkan,
Allah pasti akan membantu dan menolongnya (Quthb, 2001).

149 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

Analisis penulis :

Sama seperti sebelumnya, kisah dari ayat ini adalah tentang persitiwa peperangan
yaitu perang Tabuk. Sayyid Quthb menyebut kekalahan sebagai bencana. Hal yang dapat
dipahami terkait musibah dari ayat ini adalah mereka mengira musibah itu sebagai
kejelekan dalam segala hal.

Diawali dengan hadits Nabi yang merupakan asbabun nuzul berkisah tentang
ajakan Nabi kepada al-Jadd bin Qais, Sayyid Quthb menjelaskan bahwa sifat dengki orang-
orang munafik membuat mereka senang ketika kaum muslimin dan Nabi kalah dalam
perang, dan mereka benci atau tidak senang ketika Nabi dan kaum Muslimin menang
dalam perang. Hal yang sama juga disampaikan oleh Quraish shihab dalam kitab
tafsirnya.

6. Asy-Syura ayat 30
B b R kil gl

Artinya: Dan musibah apa pun yang menimpa kamu adalah disebabkan oleh perbuatan
tanganmu sendiri, dan Allah memaafkan banyak (dari kesalahan- kesalahanmu).

Pada ayat pertama terlihat dengan jelas keadilan Allah dan rahmat-Nya kepada
manusia yang lemah ini. Setiap musibah yang menimpanya disebabkan ulah tangannya.
Namun, Allah tidak menghukum manusia karena ulah seluruh perbuatannya. Dia
mengetahui kelemahannya dan dorongan-dorongan fitrahnya yang pada umumnya
menguasai manusia. Maka, Dia lebih banyak memaafkan kesalahan manusia sebagai kasih
sayang dan toleransi-Nya (Quthb, 2001).

Analisis penulis :

Pada ayat ini, senada dengan Al-Maraghi, Sayyid Quthb mendefinisikan musibah
sebagai sesuatu yang tidak mengenakkan yang ditimpakan kepada manusia akibat ulah
tangan dan perbuatannya. Sayyid Quthb memberikan pemahaman tentang kausalitas. Allah
Maha Mengetahui ciptaan-Nya dan Maha Memaafkan, sehingga manusia mendapatkan
dispensasi, sehingga Allah mengampuni sebagian besar dari kesalahan-kesalahan yang
telah diperbuat hamba-Nya sebagai suatu rahmat besar yang dikaruniakan Allah kepada
hamba-Nya, karena kalau tidak, niscaya manusia akan dihancurkan sesuai dengan
timbunan dosa yang telah mereka perbuat.

Namun, Ibnu Katsir dan Quraish Shihab pada tafsirnya sama-sama menyatakan
bahwa Allah sudah memaafkan sebagian besar kesalahan dan dosa yang manusia
perbuat,itu merupakan bentuk kasih sayang dan toleransi-Nya.

7. Al-Hadid ayat 22
05 e g s, OdalRAIE 6000 B B gt bl i

Artinya: Setiap bencana yang menimpa di bumi dan yang menimpa dirimu sendiri, semuanya
telah tertulis dalam Kitab (Lauh Mahfuzh) sebelum Kami mewujudkannya. Sungguh, yang
demikian itu mudah bagi Allah.

150 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

Sesungguhnya alam ini diatur dengan sangat cermat, sehingga tiada satu peristiwa
pun yang terjadi di dalamnya melainkan telah ditetapkan sebelumnya dalam rancangan
Allah dan diperhitungkan keberadaannya. Tiada sesuatu yang kebetulan di alam ini dan
tiada yang serampangan. Tetapi, semuanya telah ditetapkan dalam ilmu Allah yang
menyeluruh lagi cermat sebelum penciptaan bumi dan sebelum penciptaan diri. Setiap
peristiwa akan terlihat oleh makhluk pada waktu yang telah ditetapkan.

Setiap peristiwa memiliki situasinya di dalam rencana induk Allah yang diketahui
dalam ilmu-Nya. Setiap musibah, baik berupa kebaikan maupun keburukan, sedang kata itu
sendiri pemakaiannya tidak difokuskan pada kebaikan atau keburukan, pasti semuanya
terjadi di bumi, baik yang berkenaan dengan diri manusia atau dengan kaum yang disapa
oleh ayat ini. Semua musibah itu terdapat di dalam kitab Azali sebelum munculnya bumi
dan munculnya diri dalam sosok yang semestinya (Quthb, 2001).

Analisis penulis :

Selain penciptaan alam, Sayyid Quthb meyakini semua yang terjadi dan yang akan
terjadi atau menimpa pada diri manusia telah Allah ciptakan sebelum manusia itu
diciptakan dan diwujudkan, diantaranya yaitu musibah.

Di dalam penafsiran ayat ini, Sayyid Quthb menyinggung musibah yang terjadi pada
manusia itu berupa kebaikan dan keburukan. Penulis memahami bahwa maksud yang
disampaikan Sayyid Quthb adalah “sesuatu yang menimpa” secara umum, hal tersebut
berkaitan dengan ketetapan Allah yang sudah ditulis dalam Kitab Azali atau rencana induk
Allah.

Hal tersebut didukung oleh kutipan hadis pada penafsiran Ibnu Katsir bahwa tiap
kejadian musibah yang terjadi diantara langit dan bumi semua telah ditentukan sebelumnya
oleh Allah. Sementara Quraish shihab menyatakan bahwa musibah yang dimaksud adalah
segala yang bersifat negatif atau bencana alam.

8. At-Thaghabun ayat 11

‘J:‘Uh Eriﬁmufdlh ”iJiA A

T S 3 Tt P T R S
o g g, 0000 8T Lo @l §7 SLEeT il daklid G

Artinya: Tidak ada sesuatu musibah yang menimpa (seseorang), kecuali dengan izin Allah;
dan barangsiapa beriman kepada Allah, niscaya Allah akan memberi petunjuk kepada
hatinya. Dan Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.

Ia merupakan hakikat iman yang mengembalikan segala sesuatunya kepada Allah
dan berkeyakinan bahwa segala yang menimpa seseorang yang berupa kebaikan ataupun
keburukan adalah terjadi dengan izin Allah.

Hakikat ini merupakan asas dari segala perasaan keimanan ketika menghadapi
kehidupan dengan segala kejadian-kejadian dan peristiwa-peristiwanya, baik dan
buruknya.

Dalam hadist yang disepakati kesahihannya oleh Bukhari dan Muslim disebutkan
bahwa Rasulullah bersabda,

“Sungguh menakjubkan bagi seorang mukmin! Tidak ada satu pun takdir Allah tentang

151 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

sesuatu melainkan selalu baik baginya. Bila di ditimpa oleh suatu kemudharatan, dia pun
bersabar dan perkara tersebut baik baginya. Dan, bila dia dianugerahkan suatu kesenangan,
dia pun bersyukur dan perkara tersebut baik pula baginya. Dan, perkara itu tidak
diperuntukkan kepada seseorang pun melainkan hanya bagi seorang mukmin”.“..Barang
siapa yang beriman kepada Allah, niscaya Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Allah
maha Mengetahui segala sesuatu.”

Sebagian ulama salaf terdahulu menafsirkan bahwa iman di ayat ini adaah iman
kepada takdir Allah dan penyerahan diri secara total kepada-Nya ketika musibah
menimpanya. Pendapat Ibnu Abbas menyatakan bahwa maksudnya adalah Allah
memberikan hidayah yang mutlak kepada hatinya, membukanya untuk menyingkap
hakikat “Laduni” yang tersembunyi, serta menghubungkannya dengan segala sumber dari
segala sesuatu dan segala kejadian. Sehingga, dia pun menjadi tenang, stabil dan damai. Oleh
karena itu, komentar yang datang setelahnya adalah, “..Allah Maha Mengetahui segala
sesuatu.”

Jadi, petunjuk itu merupakan hidayah kepada sedikit dari ilmu Allah yang
dianugerahkan kepada orang yang diberikan petunjuk oleh diri-Nya, ketika imannya
benar-benar jujur dan sah. Seruan terhadap mereka untuk beriman diikuti dengan seruan
kepada mereka agar taat kepada Allah dan taat kepada rasul-Nya (Quthb, 2001).

Analisa penulis :

Sayyid Quthb kembali menyatakan bahwa “segala sesuatu yang menimpa” berupa
hal baik dan hal buruk yang sudah ditentukan Allah dalam Kitab Azali-Nya akan terjadi dan
terlihat pada makhluk atas izin-Nya.

Hadits yang dikutip oleh Sayyid Quthb seperti mewakili keyakinannya bahwa semua
yang Allah ciptakan itu baik, namun penulis lebih condong kepada maksud Sayyid Quthb
yang ingin menjelaskan cara dalam menyikapi sesuatu yang terjadi pada diri manusia dan
efek yang akan dirasakan. Karena musibah atau sesuatu yang menimpa itu, baik ataupun
buruk, sudah ditentukan Allah dan terjadi atas izin-Nya, sehingga manusia yang beriman
kepada takdir Allah dan melakukan penyerahan diri secara total kepada Allah serta
mendapat petunjuk-Nya, maka dia pun menjadi tenang, stabil dan damai.

KESIMPULAN

Dari pembahasan yang dilakukan di atas, penulis berusaha menyimpulkan, yaitu:
Kitab Tafsir Fi Zhilalil Qur“dn karya Sayyid Quthb masuk dalam kategori tafsir yang
beraliran al-adabi al-ijtima,i (sosial-kemasyarakatan), namun penulis sepakat pada
pendapat lain yang menyatakan bahwa dari penjelasan Quthb dalam tafsirnya terlihat lebih
banyak mengarah kepada sebuah konsep harakah untuk memperbaiki keadaan masyarakat
jahiliyah modern, sehingga bisa dikatakan bahwa tafsirnya menjadi aliran baru dari aliran-
aliran tafsir sebelumnya, yaitu aliran haraki (aliran pergerakan). Adapun metode penulisan
yang dilakukan oleh Sayyid Quthb dalam tafsirnya yaitu mengenalkan atau memberi
pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkan, membagi surat-surat panjang menjadi
beberapa sub tema, menafsirkan ayat-ayat yang dikelompokkan dalam sub tema secara
ijmali (global), menafsirkan ayat demi ayat secara rinci. Berdasarkan sumber referensi yang

152 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

At=Tadris: Journal of Islamic Education
Vol 3 No 2 (2024) 139 — 153 E-ISSN 2962-2840
DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160

digunakan Sayyid Quthb yaitu sumber al-riwayah dan al-ra“y, ditambah dengan penguatan
referensi dari tafsir, sirah, hadis, sejarah kaum Muslim dan dunia Islam masa Kkini, dan
materi ilmiah, maka tafsir Fi Zhilal Al-Qur“an ini bisa kita kategorikan sebagai al-tafsir bi al-
iqtiran.

Sayyid Quthb menambahkan makna musibah dalam tafsirnya bahwa musibah juga
berkaitan dengan hal-hal yang baik, karena ia mengartikan musibah hanya pada konteks
“sesuatu yang menimpa” seperti pada Surat At-Taubah ayat 50 dan surat Al- Hadid ayat 22,
karena kebaikan atau keburukan (musibah) yang menimpanya itu terikat dengan kehendak
Allah dan terjadi dengan izin Allah. Ia menjelaskan musibah yang menimpa manusia
disebabkan kezaliman atau ulah tangan mereka, sebagai akibat bertahkim kepada selain
hukum Allah yang adil. Atau, mungkin juga musibah itu sebagai ujian dari Allah kepada
mereka supaya mereka sadar dan mau menerima petunjuk.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Asfahani, A.-R. (1971). Mu’jam Mufradat Alfazh Al-Qur’an. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Al-Hafidz, A. W. (2006). Kamus IImu Al-Qur’an. Amzah.

Al-Qur’an dan Terjemahnya. (1411). Percetakan Al-Qur’an Khadim al-Haramain.

AN, A. N. (2013). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an. Al-Mu’ashirah, 10(2), 142.

Baqi, M. F. A. (1364). Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfazhi Al-Qur’an Al-Karim. Darul Hadis.

Departemen Pendidikan Nasional. (2002). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

HS, M. S. (2016). Penafsiran Ayat-Ayat Musibah Dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir Tahlili QS. Al-
Baqarah/2: 156-157). UIN Alaudin Makassar.

Ibrahim, N. S. dan. (2001). Penelitian Dan Penilaian Pendidikan. Sinar Baru Algendindo.

Imran, I, & Tanna, M. (2023). Proses Derivasi Dan Infleksi Dalam Bahasa Indonesia Pada
Media Sosial Ig: Sidrapinfo.ld. Neologia: Jurnal Bahasa Dan Sastra Indonesia, 4(1),
118. https://doi.org/10.59562 /neologia.v4il.44444

Munawwir, A. . (n.d.). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Kedua).

Mutmainah. (2010). Musibah Dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran Sayyid Qutb Dan
Ibn Katsir Atas Surat Al-Hadid Ayat 22 Dan 23). UIN Syarif Hidayatullah.

Penyusun, T. (2008). Kamus Bahasa Indonesia. Pusat Bahasa.

Quthb, S. (2001). Tafsir Fi Zhilalil Qur’an : Di Bawah Naungan Al-Qur’an. Gma Insani.

Shihab, M. Q. (2006). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an. Study IImu Al-Qur’an, 1(1), 6-10.

Syafe’i, R. (2006). Pengantar IImu Tafsir. Pustaka Setia.

Tanjung, A. R. R. (2012). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an : Studi Analisis Tafsir Tematik,
Analytica Islamica. 1(1), 148-149.

Trisnawati, R. (2010). Konsep Musibah dalam Al-Qur'an (Kajian Tafsir Tematik), Skripsi
Sarjana Agama. Institutional Repository IAIN Tulungagung.

Umar, N. (2017). Mencermati Kondisi Batin: Ketika Kita Ditimpa Musibah dan Kekecewaan.
https://kemenag.go.id/file/dokumen/23a.pdf

153 | Volume 3 Nomor 2 2024


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

