
At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

139 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Makna Musibah dan Derivasinya dalam Tafsir Fī Zhilālil Qur’ān, Sayyid Quthb 

Ali Mastur1, Dimas Yediya Satria Adiguna2 

1,2Institut Agama Islam Banten (IAIB) Serang 

ibnujakfar4@gmail.com1 

 

 

ABSTRACT 
Sayyid Quthb, a contemporary mufassir who is productive in producing scientific works in 

various disciplines. One of them is the interpretation of Fī Zhilālil Qur'ān. The problem raised in this 
study is How does Sayyid Quthb view disasters? This study uses a descriptive-analytical method, with a 
library research nature based on the interpretation of Fī Zhilālil Qur'ān as a primary source. With the 
conclusion that the meaning of disaster is everything that befalls, be it good or bad. Both come from 
Allah SWT and are part of Allah SWT's planning in the creation of the universe and humans are 
one of Allah SWT's weak creatures, needing love and guidance from Allah SWT to achieve happiness 
in life. The practical benefits of this study are that a correct understanding of the meaning of disasters 
makes it easier for humans to be patient and can be used as an effective approach in strengthening 
mental resilience and steadfastness in facing disasters. 

 
Keywords : Meaning, Derivation, Disaster, and Fi Dzilal Al-Qur'an. 

ABSTRAK  
Sayyid Quthb, mufassir kontemporer yang produktif menghasilkan karya ilmiah di berbagai 

disiplin ilmu. Salah satunya tafsir Fī Zhilālil Qur‟ān. Masalah yang dikemukakan dalam penelitian ini 
adalah Bagaimana pandangan Sayyid Quthb tentang musibah. Penelitian ini menggunakan metode 
deskriptif-analisis, dengan sifat penelitian kepustakaan (library research) yang didasarkan pada 
kitab tafsir Fī Zhilālil Qur‟ān sebagai sumber primer. Dengan kesimpulan bahwa makna musibah 
sebagai segala sesuatu yang menimpa, baik itu berupa kebaikan maupun keburukan. Keduanya 
berasal dari Allah SWT dan merupakan bagian dari perencanaan Allah SWT dalam penciptaan alam 
semesta dan manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah SWT yang lemah, membutuhkan 
kasih sayang dan pentunjuk dari Allah SWT untuk mencapai kebahagiaan hidup. Manfaat praktis 
penelitian ini adalah Pemahaman yang benar tentang makna musibah memudahkan manusia 
bersikap sabar dan dapat dijadikan sebagai salah satu pendekatan yang efektif dalam memperkuat 
ketahanan mental dan tegar dalam menghadapi musibah. 

 
Kata kunci : Makna, Derivasi, Musibah, dan Fi Dzilal Al-Qur’an. 
 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an diturunkan untuk menjadi petunjuk bagi manusia. Al-Qur’an sendiri 

menyatakan bahwa petunjuk yang dibawanya adalah yang paling baik dan paling tepat. 

Permasalahan selanjutnya ialah bagaimana usaha atau jalan yang perlu ditempuh untuk 

mendapatkan hidayah tersebut sehingga hidup ini lebih terkendali dan bermakna. Sesuai 

dengan maksud diturunkannya kitab suci ini, Nabi sendiri telah diperintahkan Tuhan 

agar menjelaskannya kepada umat yang dipimpinnya.4 Tugas tersebut sudah 

dilaksanakan Rasulullah dengan sebaik-baiknya, yang tidak hanya dengan kata-kata 

melainkan dengan perbuatan. Rasulullah SAW. adalah mufassir pertama dan terbaik 

karena ia memang dipilih dan dibimbing Tuhan. Manusia sendiri diperintahkan Tuhan 

untuk memikirkannya dan menggali isi Al-Qur’an sehingga 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
mailto:ibnujakfar4@gmail.com


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

140 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

hidayah dan pelajaran dapat dipetik darinya.5 

Usaha manusia untuk memahami Al-Qur‟an serta menjelaskan makna, hukum dan 

hikmah yang terkandung di dalamnya, itulah yang disebut dengan Tafsīr (Syafe’i, 2006). 

Berdasarkan itu, Al-Qur‟an demikian penting bagi umat Islam pada khususnya, dan manusia 

pada umumnya, agar kehidupannya tidak sesat. Dan lebih khusus lagi untuk umat Islam 

yang dengan keyakinan bulatnya bahwa Al-Qur‟an merupakan sumber utama ajaran Islam. 

Sepanjang sejarah umat Islam, setelah Al-Qur‟an diturunkan secara sempurna dan 

lengkap serta telah dibukukan, hingga sekarang, Al-Qur‟an telah menjadi objek 

penelitian dan kajian yang tak pernah selesai dan final. Penelitian dan kajian terhadap Al-

Qur‟an tidak saja dilakukan oleh kaum muslimin sebagai kaum yang meyakini kebenaran 

kitab suci itu, tetapi juga dari golongan kaum non-Muslim. Oleh karena Al- Qur‟an memiliki 

makna yang dalam dan berlapis-lapis, untuk itu ia tidak akan pernah habis untuk ditafsirkan 

dan dikaji demi kemaslahatan manusia, dan memang ia merupakan kitab suci yang 

fungsinya sebagai pedoman hidup manusia. 

Sumber ajaran Islam yang paling otentik dan diakui oleh para ulama, adalah Al- 

Qur‟an dan As-Sunnah Nabi saw. Bagi para ulama yang ingin menetapkan ajaran Islam, 

maka mereka harus memiliki pengetahuan yang benar tentang kedua sumber di atas. Untuk 

mengetahui kedua sumber tersebut harus dibekali dengan seperangkat ilmu yang 

berkenaan dengan itu. Dengan demikian Al-Qur‟an merupakan pedoman hidup (way of life) 

umat manusia pada umumnya dan umat Islam pada khususnya. Salah satu kata yang sering 

diungkap oleh Al-Qur‟an adalah berkenaan dengan musibah beserta derivasinya (Tanjung, 

2012). 

Musibah merupakan sebuah ujian atau peringatan yang diberikan Allah SWT 

kepada umatnya untuk mengetahui seberapa besar keimanan umatnya. Kuat dan lemahnya 

iman seseorang itu dapat dilihat dari cara mereka menyikapi musibah yang menimpa 

mereka. Orang yang kuat imannya pada saat ditimpa musibah selalu bersabar, ikhlas, ridha 

dan tawakal. Mereka menganggap bahwa semua itu adalah ujian dari Allah SWT., untuk 

meningkatkan iman dan ketaqwaan mereka. Sehingga mereka tidak terlena dalam 

kenikmatan dunia yang hanya bersifat sementara. Orang yang lemah imannya, dalam 

menghadapi musibah selalu berputus asa dan mempertikaikan musibah yang menimpa 

mereka. Bahkan mereka lupa bahwa semua yang ada di alam ini adalah milik Allah SWT 

yang dititipkan dan akan diambil kembali bila waktu yang telah ditentukan tiba. Allah SWT 

menganjurkan umatnya ketika ditimpa musibah baik kecil maupun besar untuk membaca 

kalimat istirja' (pernyataan kembali kepada Allah SWT.) yang berbunyi Innalillahi wa inna 

ilaihi raaji'un (Trisnawati, 2010). 

Sebenarnya tidak ada suatu musibah yang menimpa seseorang kecuali atas izin 

Allah SWT. Semua itu sudah ada ketentuannya, hanya saja penyebab dari terjadinya 

musibah itu dan cara seseorang dalam menyikapinya berbeda. Suka duka dalam kehidupan 

ini, senyum dan tangis, keuntungan dan kerugian, kegagalan dan kejayaan, kesehatan dan 

kesakitan, rasa lapang dan sempit, adalah suatu yang lumrah. Semua akan silih berganti 

seperti pergantian siang dan malam. Dan semua itu atas kehendak Allah SWT. Setiap 

masalah yang terjadi pasti akan teratasi dan semua musibah yang menimpa pasti membawa 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

141 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

hikmah dari Allah SWT yang bermanfaat untuk semua manusia. 

Musibah yang terjadi di negara kita Indonesia datang secara beruntun, sebagian 

orang mengatakan ini adalah ujian dari Allah SWT dan sebagian lagi mengatakan bahwa ini 

adalah cobaan, bahkan ada yang menganggap ini adalah azab atau siksa. Kepekaan mereka 

dalam merasakan musibah dan juga kemampuan mereka melihat sisi positif dari hadirnya 

musibah tersebut. Sebab dalam setiap peristiwa pasti mengandung hikmah dan pelajaran 

bagi mereka untuk jauh lebih baik lagi (Trisnawati, 2010). 

Dalam Kamus Al-Munawwir karya Ahmad Warson Munawwir terbitan tahun 1997, 

musibah berarti tertimpa bencana atau malapetaka. Sedangkan menurut Kamus Besar 

Bahasa Indonesia (KBBI) terbitan Balai Pustaka, musibah diartikan 1). kejadian (peristiwa) 

menyedihkan yang menimpa; 2). Malapetaka (Departemen Pendidikan Nasional, 2002). 

Menurut istilah musibah adalah kejadian apa saja yang menimpa manusia yang tidak 

dikehendaki (Al-Hafidz, 2006). Musibah adalah ujian yang harus dilewati seorang hamba 

dan berfungsi sebagai proses pembelajaran agar kehidupan masa depan kita dapat dijalani 

dengan lebih baik (Umar, 2017). 

Musibah merupakan bagian dari takdir yang akan menimpa makhluk ciptaan Allah, 

hal ini terjadi atas izin-Nya dan sudah tertulis di Lauh Al-Mahfuzh (QS. Al- Hadīd: 22). 

Musibah tersebut berupa ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa dan buah-buahan 

(QS. Al-Baqarah: 155). Bagi orang yang sabar atas musibah yang menimpanya, maka akan 

mendatangkan barakah, rahmat dan hidayah Allah (QS. Al-Baqarah: 157). Dengan 

muhasabah atas apa yang menimpanya adalah karena perbuatan dirinya sendiri (QS. Āli 

„Imrān: 165 dan QS. Asy-Syūrā: 30) sehingga diharapkan akan muncul penyesalan atas apa 

yang telah dilakukan (QS. An-Nisā: 62). 

Dari rangkaian penjelasan di atas, manusia tidak akan lepas dari musibah yang diuji 

Allah. Musibah tidak hanya menimpa manusia, akan tetapi semua makhluk yang diciptakan 

Allah. Hanya saja dalam al-Qur‟an, Allah sering berfirman tentang musibah dengan konteks 

yang menimpa manusia (AN, 2013). 

Para mufassir berusaha mengkaji makna tersebut, yang kemudian dituangkan 

dalam karya tafsirnya, salah satu dari para mufassir itu ialah Sayyid Quthb, Tafsir Fī Zhilālil 

Qur‟ān merupakan salah satu karya fenomenal yang ia ciptakan. Kitab tafsir tersebut 

menjadi rujukan penulis dalam memahami makna musibah dalam Al-Qur‟an. Dalam 

pandangannya, Sayyid Quthb mendefinisikan musibah sebagai segala sesuatu yang 

menimpa manusia baik berupa kebaikan maupun keburukan. Menurut Sayyid Quthb, kata 

musibah dalam surat Al-Hadīd ayat 22, yaitu: Tiada suatu bencanapun yang menimpa di 

bumi dan (tidak pula) pada dirimu sendiri melainkan telah tertulis dalam kitab (Lauhul 

Mahfuzh) sebelum Kami menciptakannya. Sesungguhnya yang demikian itu adalah mudah 

bagi Allah. (Q.S Al- Al-Hadīd [57]: 22), Ayat ini tidak difokuskan pada salah satu diantara 

kedua makna tersebut, sehingga makna musibah dalam ayat tersebut mencakup kedua-

keduanya, yaitu kebaikan maupun keburukan yang menimpa manusia. Keduanya berasal 

dari Allah SWT dan merupakan bagian dari perencanaan Allah SWT dalam penciptaan alam 

semesta di mana manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah SWT yang lemah 

dan membutuhkan kasih sayang dan pentunjuk dari Allah SWT untuk mencapai 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

142 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

kebahagiaan hidup (Quthb, 2001). 

Dengan alasan di atas dan untuk memahami lebih jauh hakikat musibah, peneliti 

akan mengacu kepada kitab tafsir Fī Zhilālil Qur‟ān karya Sayyid Quthb, karya Sayyid Quthb 

dipilih dalam pembahasan karena karya ini termasuk dalam kategori tafsir periode modern 

yang menggabungkan metode bi al-ra‟yi dan metode bi al-ma‟tsūr yang penafsirannya 

lebih sesuai dengan kehidupan masa kini. Tafsir Sayyid Quthb kaya dengan pemikiran 

sosial kemasyarakatan dan mengkaji masalah-masalah sosial serta memberikan solusi yang 

dibutuhkan masyarakat (Mutmainah, 2010). 

Definisi musibah oleh Sayyid Quthb terlihat lebih mewakili makna musibah dalam 

Al-Qur‟an karena mencakup makna musibah dalam ayat-ayat lain di dalam Al- Qur‟an. 

Pemahaman yang benar tentang makna musibah dapat memudahkan manusia untuk 

bersikap sabar ketika tertimpa bencana sebagaimana anjuran penafsir dan dapat dijadikan 

sebagai salah satu pendekatan yang efektif dalam memperkuat ketahanan mental untuk 

menjadikan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kuat dan tegar dalam menghadapi 

musibah. 

 

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini adalah kepustakaan (library research), yaitu serangkaian 

kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan 

mencatat serta mengolah bahan penelitian (Ibrahim, 2001). Sementara pendekatan yang 

digunakan adalah tafsir maudhū‟i agar hasil penelitian dapat menggambarkan obyek 

penelitian secara sistematis, komprehensif, benar dan praktis. 

Berikut adalah langkah-langkahnya: Pertama: Menetapkan Topik/Tema. Kedua, 

Menghimpun ayat yang berkaitan dengan tema tersebut. Ketiga, menyeleksi dan 

menentukan ayat yang akan di bahas. Keempat, berdasarkan ayat yang sudah diseleksi 

kemudian di masukkan penafsiran Sayid Qutb dalam Tafsir Fi Dzilal Al- Qur‟an lalu 

dilakukan analisis. Kelima, membuat kesimpulan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dalam menulis Fī Zhilāl al-Qur‟ān, Quthb tidak semata-mata mendasarkan pada 

pikiran sendiri tanpa menggunakan referensi, akan tetapi referensi yang digunakannya 

bersifat sekunder. Artinya, referensi tersebut digunakan Quthb untuk menguatkan 

penafsirannya atas suatu ayat. Referensi itu mencakup materi tafsir, sīrah, hadis, sejarah 

kaum Muslim dan dunia Islam masa kini, dan materi ilmiah. Dengan dasar dan sumber 

penafsiran yang bermacam–macam ini, terutama sumber al-riwāyah dan al-ra‟y yang 

hampir sepadan, dan pertimbangan dari cara penjelasannya maka tafsir Fī Zhilāl Al-Qur‟ān 

ini bisa kita kategorikan sebagai al-tafsīr bi al-iqtirān. Dengan adanya referensi ini, cukup 

kiranya untuk membuktikan bahwa tafsir yang ditulis Sayyid Quthb ini tidaklah seperti 

yang dituduhkan bahwa penulisan tafsir ini tidak merujuk kepada otoritas lain yang sudah 

mapan dan hanya sekadar reaksi dan refleksi pemikiran Quthb semata atau seperti yang 

dikatakan Jansen bahwa tafsir ini hanya sekadar kumpulan Khutbah (Mutmainah, 2010). 

Musibah dalam al-Qur‟an memiliki beberapa kata yang semakna dengan musibah 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

143 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

yaitu Bala, dalam Kamus Bahasa Indonesia, kata Bala diartikan bencana; kecelakaan; 

malapetaka; kemalangan dan kesengsaraan. Kata bala‟ dalam al-qur‟an terdapat di banyak 

surat dan ayat diantaranya QS. Al-Qolam 17 (ثهَََُوب ََ ), Al-A'raf 168 (ثهَََُوب َُم ََ ), Yunus 30 (ا هَُ تْجَُ ََ ). 

Fitnah, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, dikemukakan fitnah adalah perkataan 

bohong yang disebarkan dengan maksud menjelekkan orang, seperti menodai nama baik, 

merugikan kehormatan orang (Penyusun, 2008). Kata fitnah dalam al- Qur‟an terdapat di 

banyak surat dan ayat diantaranya: QS. Al-'An'am 53, 58, 3 (فَتَّىب ََ ), Thaha 40 ( فَتَّىبَك ََ ), Shad 24 

فَتَّىبَُي ) ََ ). Azab, Secara umum, Al-Qur‟an menggunakan kata azab diartikan sebagai segala 

sesuatu yang mendatangkan rasa sakit, rasa tidak enak, dan ketidakbebasan. Kata fitnah 

dalam al-Qur‟an terdapat di banyak surat dan ayat diantaranya : Q.S.an-Nur 2 ( ََُمب عَراثَ  ََ ), 

Thaha 127 ( نعََراَُة ََ ), Ali Imran 56 ( َُْم ث  رَُ فَُبَع ِّ ََ ). 

 

Makna musibah dan derivasinya 

Makna adalah konsep yang merujuk pada arti atau maksud yang terkandung dalam 

suatu kata, frasa, atau kalimat. Dalam konteks bahasa, makna dapat diartikan sebagai 

hubungan antara ujaran dan pengertian yang diberikan oleh pembicara atau penulis. 

Derivasi dalam bahasa Arab adalah proses pembentukan kata baru dari kata dasar melalui 

pengimbuhan afiks. Contoh derivasi dalam bahasa Arab: Kata Dasar: 

كَتتَ ََ  (kataba) - "menulis", derivasi: كتبثة َِّ  (kitābah) - "penulisan" begitu seterusnya. Derivasi 

berfungsi untuk memperkaya bahasa dengan menciptakan kosakata baru yang lebih 

kompleks dan ekspresif, serta memungkinkan penutur bahasa untuk mengekspresikan 

makna dengan lebih tepat melalui variasi bentuk kata (Imran & Tanna, 2023). Sementara 

kata musibah secara etimologi berasal dari bahasa Arab yaitu  اصَبة ََ صْيَجة̋  مِّ ََُ يِّصْيَُت  –  ََُ  – . 

Menurut Raghib al-Asfahani,  ̋صْيَجة مِّ ََُ  mempunyai makna  انَّسْمَيَُة atau lemparan. Selanjutnya ia 

menjelaskan, kata اصَبَة ََ  bisa berarti menimpa dengan kebaikan seperti turunnya hujan 

dan bisa juga berarti menimpa dengan keburukan seperti terkena panah (Al-Asfahani, 

1971). Dalam Kamus Bahasa Indonesia, musibah diartikan sebagai kejadian (peristiwa) 

menyedihkan yang menimpa, Malapetaka atau Bencana (Penyusun, 2008). Begitupun 

dalam Kamus Al-Munawwir yang mengartikan menimpa (Munawwir, n.d.). 

Al-Qurtubi menyatakan bahwa musibah adalah segala sesuatu yang mengganggu 

orang mukmin dan menjadi bencana baginya. Musibah ini biasanya diucapkan jika 

seseorang mengalami malapetaka, walaupun malapetaka yang dirasakan itu ringan atau 

berat baginya. Kata musibah ini juga sering dipakai untuk kejadian-kejadian yang buruk dan 

tidak dikehendaki. Demikian juga Hamka menyatakan bahwa musibah adalah bencana, baik 

bencana besar yang terjadi pada alam, seperti gunung meletus, banjir, gempa bumi dan lain-

lain, maupun bencana kecil yang terjadi pada manusia seperti sakit dan tenggelam. Menurut 

Ahmad Mustafa al-Maragi menyatakan bahwa musibah adalah semua peristiwa yang 

menyedihkan, seperti meninggalkan seseorang yang dikasihani, kehilangan harta benda 

atau penyakit yang menimpa, baik ringan atau berat. Menurut Quraish Shihab kata musibah 

tidak selalu berarti bencana, tetapi mencakup segala sesuatu yang terjadi, baik positif 

maupun negatif, baik anugerah maupun bencana. Menurut Imam al- Baidawi, musibah 

adalah semua kemalangan yang dibenci dan menimpa umat manusia. Menurut Imam 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

144 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Nawawi musibah adalah segala sesuatu yang menimpa manusia, berupa kesedihan, 

kepayahan, kesusahan dan lain-lain. Allah sedang mengangkatnya dan menghapus 

kesalahannya. Di dalamnya terdapat pesan tentang turunnya kebahagiaan agung bagi umat 

Islam yang ditimpa musibah. Tidak ada kabar terindah yang mampu membahagiakan 

seorang muslim, kecuali terhapusnya dosa dan kekeliruan (HS, 2016). 

Musibah pada mulanya berarti mengenai atau menimpa. Memang bisa saja yang 

mengenai itu adalah sesuatu yang menyenangkan, tetapi bila Al-Qur‟an menggunakan kata 

musibah, maka ia berarti sesuatu yang tidak menyenangkan yang menimpa manusia. 

Menurut (Shihab, 2006) ada beberapa hal yang dapat ditarik dari uraian Al-Qur‟an tentang 

musibah yaitu:  

1. Musibah terjadi karena ulah manusia, antara lain karena dosanya. 

2. Musibah tidak terjadi kecuali atas izin Allah SWT. 

3. Musibah antara lain bertujuan menimpa manusia, dan karena itu dilarang berputus 

asa akibat jatuhnya musibah. Walau hal tersebut karena kesalahan sendiri, sebab 

bisa saja kesalahan yang tidak disengaja atau karena kelengahan. 

Musibah bisa datang kapan dan dimana saja, tidak ada manusia yang bebas dari 

musibah, karena semua berjalan sesuai ketentuan Allah SWT. Dengan musibah, Allah SWT 

hendak menguji siapa yang paling baik amalnya. Musibah bukan sekedar peristiwa alamiah 

biasa tetapi juga merupakan peringatan untuk kembali kepada Allah SWT. 

Di dalam Mu‟jam al-Mufahras li Alfāzhi Al-Qur‟ān Al-Karīm disebutkan bahwa kata 

musibah dalam berbagai bentuknya sebanyak 77 kali, 34 kali dalam bentuk fi‟il mādhi yaitu 

33 bentuk ashaba dan 1 bentuk shayyib, 31 dalam bentuk fi‟il mudhari‟ yaitu yushību, 1 kali 

bentuk masdar yaitu shawwaba, 1 kali dalam bentuk isim maf‟ūl yaitu „mushibuha‟ dan 10 

kali dalam bentuk isim fā‟il yaitu mushībah (Baqi, 1364). 

Dari beberapa kata diatas, penulis fokus membahas pada kata musibah. Dan mencari 

kata musibah tersebut dalam Al-Qur‟an yang pada akhirnya ditemukanlah kata musibah 

beserta derivasinya dalam sebuah ayat yang ditemukan di 26 surat dengan jumlah ayat 

sebanyak 54 ayat. 

Penulis melanjutkan penelitian terhadap 54 ayat tersebut untuk mendapatkan 

makna musibah perspektif Sayyid Quthb di dalam kitab tafsir Fī Zhilālil Qur‟ān, pada 

akhirnya penulis menentukan 8 ayat yang mewakili dan memberikan pemahaman terkait 

musibah dalam Al-Qur‟an perspektif Sayyid Quthb. Berikut data dalam tabel: 

 

No Surat Ke Nama Surat Ayat Ke 

1 1 Al-Baqarah 156 

2 3 Ali 'Imran 165 

3 4 An-Nisa' 62 

4 4 An-Nisa' 72 

5 9 At-Taubah 50 

6 42 Asy-Syura 30 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

145 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

7 57 Al-Hadid 22 

8 64 At-Tagabun 11 

 

1. Surat Al-Baqarah ayat 156 

يْهَ  َُْ   اِّذَا   انََّرِّ يْجَة    اصََبثتَْم  صِّ َُْ    َ    مُّ ب   قَبنَُا َِّ   اِّوَّ
ب    هل ِّلِّ    ِّْ  اََِّوَّ عَُنََُْ    اِّنَي   هزجِّ

 

Artinya: (yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka berkata “Inna lillahi wa 

inna ilaihi raji„un” (sesungguhnya kami milik Allah dan kepada- Nyalah kami kembali). 

Telah menjadi suatu keniscayaan untuk menempa jiwa dengan bencana dan 

menguji dengan ketakutan, kelaparan, kesengsaraan, serta kemusnahan harta, nyawa dan 

makanan. Hal ini adalah suatu ketentuan untuk meneguhkan keyakinan orang yang beriman 

pada tugas kewajiban yang harus ditunaikannya. Sehingga, akhirnya mereka setelah 

mengalami ujian, tentu akan terbukti tangguh dan merasa berat untuk berkhianat kepada 

Islam, karena mengingat pengorbanan yang telah dilakukannya (Al-Qur’an Dan 

Terjemahnya, 1411). 

Yang terpenting adalah kembalinya kita mengingat Allah ketika menghadapi segala 

keraguan dan kegoncangan, serta berusaha mengosongkan hati dari segala hal kecuali 

ditujukan semata kepada Allah. Kemudian, agar terbuka hati kita bahwa tidak ada kekuatan 

kecuali kekuatan Allah, tidak ada daya kecuali daya Allah, dan tidak ada keinginan kecuali 

keinginan mengabdi kepada Allah. Kita adalah milik Allah. Kita semua dan segala sesuatu 

yang ada pada kita. Eksistensi kita dan zat kita adalah kepunyaan Allah. Dan, kepada-Nyalah 

kita kembali dan menghadap dalam setiap perkara. Maka, kita harus pasrah dan menyerah 

secara mutlak. Menyerah sebagai perlindungan terakhir yang bersumber dari pertemuan 

vis a vis dengan satu hakikat dan dengan pandangan yang benar (Quthb, 2001). 

Analisis penulis: 

Pada ayat ini, penulis berusaha memahami makna musibah perspektif sayyid Quthb, 

ia menyatakan bahwa musibah ada dan hadir sebagai ujian dan dalam bentuk yang tidak 

menyenangkan dan mengenakkan, hal tersebut menjadi suatu hal yang layak dan harus 

diterima serta dihadapi oleh orang beriman. Dari ujian tersebut akan menjadi tolak ukur 

dalam melihat keteguhan iman dan keyakinan akidah dalam hati dan jiwa manusia. 

Tujuannya yaitu agar menjadi pribadi yang tangguh. Hal terpenting yang ia tekankan adalah 

cara dan sikap kita pada saat mengalami ujian atau tertimpa musibah, yaitu ber-istirja, 

mengingat Allah, introspeksi diri dalam rangka memahami apa dan mengapa terjadi, 

legowo dan ber-positive thinking. 

Adapun al-Maraghi menafsirkan bahwa semua peristiwa yang menyedihkan adalah 

musibah, sedangkan al-Zamakhsyari menyebutnya dengan hal-hal yang menyusahkan. 

Dalam menafsirkan kalimat istirja, Sayyid Quthb menjelaskan esensi dan sikap yang harus 

dilakukan. Ibnu Katsir menafsirkannya dengan mengutip hadis yang berkaitan dengan 

ucapan ketika mengalami musibah yaitu agar senantiasa mengucapkannya dan berdoa agar 

mendapat pahala dan pengganti yang lebih baik. 

2. Ali Imran ayat 165 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

146 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

ب   يْجَة    اصََبثتَْكَُمْ   انَمََََّ صِّ ثهَْيْب َ    اصََجْتَُمْ   قَدْ   مُّ ى  اَ   قَُهْتَُمْ   م ِّ ا  هو  ََُ   قَُمْ   َ    هر َ ََُ ََ هْ   َ  ىْدِّ   مِّ كَُمْ   عِّ َْ   كَُم ِّ   ههى  عَ  هل لَّ   اِّنَّ   َ    اوَْفَُسِّ َْ ََ يْس    َ  „  ََ  َ  ٦١  قَدِّ

 

Artinya: Dan mengapa kamu (heran) ketika ditimpa musibah (kekalahan pada Perang Uhud), 

padahal kamu telah menimpakan musibah dua kali lipat (kepada musuh-musuhmu pada 

Perang Badar) kamu berkata, “Dari mana datangnya (kekalahan) ini?” Katakanlah, “Itu dari 

(kesalahan) dirimu sendiri.” Sungguh, Allah Mahakuasa atas segala sesuatu. 

Orang-orang muslim yang ditimpa musibah dalam perang Uhud dan kehilangan 

tujuh puluh orang syahidnya di samping yang luka-luka dan penderitaan yang mereka alami 

pada hari yang pahit itu-dan merasakan betapa beratnya musibah yang menimpa mereka 

itu-berjihad di jalan Allah, sedang musuh-musuh mereka yang musyrik adalah musuh-

musuh Allah. Kaum muslimin ditimpa musibah seperti ini, padahal sebelumnya mereka 

menimpakan musibah (kekalahan) serupa kepada musuh dalam Perang Badar di mana 

mereka berhasil membunuh tujuh puluh orang pemuka Quraisy. Mereka juga menimpakan 

musibah serupa pada awal perang Uhud, ketika mereka masih istiqamah pada perintah 

Allah dan perintah Rasul-Nya SAW, sebelum mereka terpedaya oleh harta rampasan, dan 

sebelum hati mereka mengalami perasaan gentar yang sebenarnya tidak patut terjadi dalam 

jiwa orang-orang yang beriman. 

Diingatkanlah mereka oleh Allah kepada semua itu, sambil memberikan jawaban 

kepada mereka tentang ketercengangan yang menimbulkan tanda tanya bagi mereka. Maka, 

dikembalikanlah apa yang terjadi pada mereka kepada sebab langsung yang 

dekat,“...Katakanlah, „Itu dari (kesalahan) dirimu sendiri...” 

Dirimu sendiri yang telah menjadi usang, menjadi lemah, dan bersilang sengketa di 

dalam menanggapi perintah (Rasul). Dirimu sendiri yang telah durhaka perintah Rasulullah 

dan stratergi perangnya. 

Nah, inilah yang tidak kamu akui terjadinya, lantas kamu berkata, “Darimana 

datangnya kekalahan ini?” itu adalah dari kesalahan dirimu sendiri, dengan berlakunya 

sunnatullah pada dirimu terhadapnya, ketika kamu menyodorkan dirimu terhadapnya. 

Karena apabila manusia menyodorkan dirinya untuk dikenai sunnah Allah, maka sudah 

barang tentu sunnah itu akan terjadi pada dirinya, baik dia itu muslim maupun musyrik, dan 

tidak berlaku pilih kasih dalam hal ini. Maka, di antara tanda kesempurnaan Islamnya 

seseorang ialah harus menyesuaikan dirinya dengan tuntutan sunnah Allah sejak awal 

(Quthb, 2001). 

Analisis penulis: 

Sayyid Quthb menjelaskan musibah pada ayat ini adalah kekalahan dalam perang 

dan ujiannya adalah godaan harta rampasan yang sekaligus menjadi penyebab kekalahan. 

Tergoda dengan harta dan kesalahannya sendiri, sehingga hukum sebab akibat atau sistem 

(sunnatullah) tersebut berlaku, walaupun sebelumnya kaum muslimin mendapatkan 

kemenangan yang besar, maka hikmah dari adanya musibah berdasarkan ayat ini adalah 

sebagai pengingat dan pelajaran agar menjadi pengalaman dan kesalahan yang sama tidak 

terulang. 

Al-Maraghi menjelaskannya dengan meruujuk pada peristiwa yang terjadi pada saat 

itu, yaitu Perang Uhud. Keduanya memaknai kekalahan dalam perang tersebut merupakan 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

147 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

musibah yang selayaknya diterima oleh kaum Muslimin. 

3. An-Nisā ayat 62 

َُْ   اِّذاَ    فكََيْفَ  يْجَة    اصََبثتَْم  صِّ مَب  مُّ يْم ِّْ   قدََّمَتْ   ثِِّۢ َََُْ   ثَُمَّ   ايَْدِّ فَُنََُْ   جَبۤك  ثِّب  يَحْهِّ
بو   ا ََِّّ    ازََدْوَب    اِِّۖنْ   هل ِّلِّ     ٦َ    ب ˝تَّفَََُِّْي ْ   ب˝اِّسَْْ

Artinya: Maka bagaimana halnya apabila (kelak) musibah menimpa mereka (orang munafik) 

disebabkan perbuatan tangannya sendiri, kemudian mereka datang kepadamu (Muhammad) 

sambil bersumpah, “Demi Allah, kami sekali-kali tidak menghendaki selain kebaikan dan 

kedamaian.” 

Adakalanya musibah terjadi disebabkan terbukanya hakikat mereka di tengah- 

tengah kaum muslimin pada waktu itu ketika mereka disingkirkan dari tengah-tengah 

barisan Islam. Karena, masyarakat muslim tidak dapat menerima kalau diantara mereka 

terdapat orang-orang yang mengaku beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, tetapi kemudian 

mereka bertahkim kepada selain syariat Allah, atau menghalang-halangi orang lain ketika 

mereka diseru untuk bertahkim kepada selain syariat Allah. Anggapan berimannya hanya 

semata-mata anggapan sebagaimana orang-orang munafik itu. Pengakuan keislamannya 

hanya semata-mata pengakuan dan hiasan bibir belaka. 

Selain itu, adakalanya musibah yang menimpa mereka disebabkan kezaliman 

mereka, sebagai akibat bertahkim kepada selain hukum Allah yang adil. Atau, mungkin juga 

musibah itu sebagai ujian dari Allah kepada mereka supaya mereka sadar dan mau 

menerima petunjuk. 

Apapun yang menjadi penyebab musibah itu maka nash Al-Qur‟an mengajukan 

pertanyaan dengan nada mengingkari, “Bagaimana keadaannya kerika itu? Bagaimana 

mungkin mereka mau kembali kepada Rasulullah SAW?”, “Demi Allah, kami sekali-kali 

tidak menghendaki selain penyelesaian yang baik dan perdamaian yang sempurna.” 

Mereka lantas mengucapkan sumpah palsu bahwa mereka tidak menghendaki 

bertahkim kepada thagut kecuali karena ingin penyelesaian yang baik dan perdamaian yang 

sempurna (yang berupa kompromi-kompromi-penj). Inilah selamanya, yang menjadi 

argumentasi orang-orang yang tidak mau bertahkim kepada manhaj dan syariat Allah 

bahwa mereka hendak menghindari masalah-masalah, beban-beban, dan kesulitan-

kesulitan kalau bertahkim kepada syariat Allah. Inilah argumentasi orang- orang yang 

mengaku beriman-padahal mereka tidak beriman-dan argumentasi orang- orang munafik 

yang suka berbohong dan membuat kekacauan. 

Allah SWT memberitahukan kepada Rasulullah SAW, bahwa Dia mengetahui apa 

yang sebenarnya terdapat di dalam lubuk hati mereka. Di samping itu, Allah memberi 

pengarahan kepada Rasul-Nya agar tetap membimbing mereka dengan lemah lembut, dan 

menasihati mereka agar menghentikan tindakan yang kacau balau dan penuh kebohongan 

ini (Quthb, 2001). 

Analisis penulis : 

Penafsiran pada ayat ini memaparkan sebab terjadinya musibah yaitu sikap 

munafik dan kezaliman yang dilakukan, musibah juga disebut sebagai ujian dengan tujuan 

agar sadar akan apa yang menjadi kesalahan. Melalui ayat ini dapat dipahami bahwa Sayyid 

Quthb menjelaskan musibah atau sesuatu yang buruk akan terjadi atau menimpa manusia 

jika mereka berbohong, tidak taat dan tidak patuh pada syariat dan hukum Allah. Pada akhir 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

148 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

penafsirannya di ayat ini, Sayyid Quthb mengingatkan bagi kita yang diberi pemahaman 

tentang petunjuk Allah, agar senantiasa membantu, mensupport dan mengingatkan sesama 

agar semakin mengerti dan membaik. Quraish shihab menyebutkan bahwa ayat ini 

merupakan informasi tentang sifat orang-orang munafik beserta ancaman atas apa yang 

dilakukannya. 

4. An-Nisa ayat 72 

ىْكَُمْ   اََِّنَّ  ئَ   نَمَهْ   مِّ نَّيَُجَط ِّ
يْجَة    اصََبثتَْكَُمْ   فَبِّنْ   ه ََّ     صِّ اوَْعَمَ   قَدْ   قَبلَ  مُّ

هل لُّ   
َُْ   اكََُهْ  نَمْ  اِّذْ  عَهََّْ    عَم  ِّْ   مَّ  ٢َ    دا˝  ي ََ

 

Artinya: Dan sesungguhnya di antara kamu pasti ada orang yang sangat enggan (ke medan 

pertempuran). Lalu jika kamu ditimpa musibah dia berkata, “Sungguh, Allah telah 

memberikan nikmat kepadaku karena aku tidak ikut berperang bersama mereka. 

Kalau kita perhatikan susunan kalimat yang berbunyi,طَئَّه نَُيَج ِّ ََ نمَْه  ََ مْىَُكم  َِّ إَّن   َِّ ََ ََ  

„Sesungguhnya di antara kamu ada orang yang sangat berlambat-lambat ke medan 

pertempuran‟. Kita ketahui bahwa mereka yang berlambat-lambat itu-yang terbatas 

jumlahnya dari kaum muslimin-adalah “dari kamu”, yang berlambat-lambat, bandel, dan 

berusaha keras untuk menghambat. 

Oleh karena itu, ayat ini menyampaikan sorotan yang amat tajam dalam 

menyingkap kelakuan mereka beserta apa yang ada dalam jiwa mereka. 

Mereka berlambat-lambat, berdiam diri, dan tidak mau berterus terang, untuk 

memegang tongkat di tengah-tengahnya sebagaimana kata pepatah. Mereka 

membayangkan untung rugi, yang cocok dengan gambaran orang-orang munafik yang 

lemah dan kecil nyalinya. 

Mereka tidak turut berperang. Apabila para mujahidin mendapatkan musibah, pada 

suatu waktu, maka orang-orang yang tidak mau turut berperang itu merasa gembira. 

Mereka mengira bahwa ketidakikusertaan mereka berperang dan selamatnya mereka dari 

musibah itu sebagai suatu nikmat. 

Mereka tidak tahu malu ketika mereka menganggap keselamatan mereka dari 

musibah itu sebagai nikmat. Mereka tidak malu menyandarkan nikmat itu kepada Allah, 

yang mereka tentang perintah-Nya dan mereka hanya duduk-duduk saja. Padahal, 

keselamatan dalam situasi seperti itu sama sekali bukan nikmat Allah! Karena nikmat Allah 

itu tidak dapat diperoleh dengan menentang perintah-Nya, walaupun pada lahirnya sebagai 

suatu keselamatan. 

Di sisi lain, apabila para mujahid yang berangkat perang dengan siap sedia untuk 

menerima segala sesuatu yang didatangkan Allah kepada mereka, mendapat karunia dari 

Allah yang berupa kemenangan dan harta rampasan, maka orang-orang yang tidak ikut 

berperang itu merasa menyesal, karena mereka tidak turut dalam peperangan yang 

menguntungkan itu. Menguntungkan menurut pemahaman mereka yang dangkal dan 

kerdil, yang cuma menghitung untung rugi secara material (Quthb, 2001). 

Analisis penulis : 

Sayyid Quthb menjelaskan hal yang sama yaitu kekalahan dalam perang adalah 

musibah. Namun pada ayat ini, ia menjelaskan sudut pandang yang berbeda yaitu pada 

respon, sifat serta sikap orang-orang yang tidak mau berperang di jalan Allah, mereka 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

149 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

menganggap hal tersebut menjadi nikmat ketika para mujahid tertimpa kekalahan, Sayyid 

Quthb menenkankan bahwa ada niat atau latar belakang personal yang menjadikan 

musibah itu dipandang dan dinilai bukan sebagai hal buruk. Hal tersebut dipengaruhi dari 

sebuah keyakinan dan pemahaman seseorang terhadap perintah dan maksud dari petunjuk 

atau peristiwa yang Allah hadirkan. 

Ibnu Katsir dan Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini menunjukkan sikap, 

gambaran dan kecaman terhadap orang-orang munafik atas tindakannya yang berlambat-

lambat dan bahkan menghambat lainnya untuk ikut berperang. 

 

5. At-Taubah ayat 50 

جْكَ  اِّنْ  ىَة   تَُصِّ جْكَ   اََِّنْ   مَّْ    تسََُؤ َُْ   سََْ يْجَة    تَُصِّ َُْ  مَُصِّ ا
َُْ َُ َُ هْ   امَْسَوَب   اخََرْوَب    قدَْ  يَّن  َُْ   قَجْمَُ  مِّ َُا   م َََُْ  يتَََنَََّ

َُْْ نََُ  ١َ    فَسِّ

 

Artinya: Jika engkau (Muhammad) mendapat kebaikan, mereka tidak senang; tetapi jika 

engkau ditimpa bencana, mereka berkata, “Sungguh, sejak semula kami telah berhati-hati 

(tidak pergi berperang),” dan mereka berpaling dengan (perasaan) gembira. 

Muhammad bin Ishaq meriwayatkan dari az-Zuhri, Yazid bin Ruman, Abdullah bin 

Abu Bakar, dan Ashim bin Qatadah, mereka berkata, “Pada suatu hari ketika Rasulullah 

sedang bersiap-siap ke Perang Tabuk, beliau bersabda kepada al-Jadd bin Qais, saudara bani 

Salamah, „Wahai Jadd, apakah engkau berani menghadapi algojo bani Ashfar (yakni Bangsa 

Romawi)?‟ Dia menjawab, „Wahai Rasulullah, apakah engkau mengizinkan aku dan tidak 

menjadikan aku terjerumus ke dalam fitnah? Demi Allah, kaumku sudah mengetahui bahwa 

tidak ada lelaki yang lebih mudah terpikat kepada wanita daripada aku. Aku khawatir jika 

aku bertemu wanita-wanita bani Ashfar, aku tidak tahan terhadap mereka.‟ Lalu, 

Rasulullah berpaling darinya seraya bersabda, “Aku izinkan engkau (untuk tidak ikut 

berperang).‟ Maka, mengenai al-Jadd bin Qais inilah ayat ini diturunkan.“Jika kamu 

mendapat suatu kebaikan, mereka menjadi tidak senang karenanya.” 

Namun, mereka bersenang hati ketika kaum muslimin ditimpa musibah dan 

kesulitan. “Dan, jika kamu ditimpa oleh suatu bencana, mereka berkata, “Sesungguhnya kami 

sebelumnya telah memperhatikan urusan kami (tidak pergi berperang).” Kata mereka, “Kami 

sudah berhati-hati dan menjaga diri agar kami tidak tertimpa bencana bersama kaum 

muslimin , dan kami tidak turut berperang.”“Dan mereka berpaling dengan rasa 

gembira.”Pasalnya, mereka selamat dan tidak tertimpa bencana sebagaimana yang 

menimpa kaum musllimin. 

Sikap mereka yang demikian itu karena mereka hanya melihat fenomena lahiriah 

saja. Mereka mengira musibah itu sebagai kejelekan dalam segala hal. Mereka juga mengira 

bahwa dengan tidak turut berperang dan tinggal di rumah itu mereka telah mendapatkan 

kebaikan untuk diri mereka. Hati mereka kosong dari kepasrahan kepada Allah dari 

keridhaan kepada qadar-Nya, dan dari mempercayai kebaikan sikap dan kepercayaan 

demikian itu. Seorang muslim yang sebenarnya akan mencurahkan segenap 

kemampuannya, maju terus, dan tidak takut. Pasalnya, ia yakin bahwa kebaikan atau 

keburukan (musibah) yang menimpanya itu terikat dengan kehendak Allah. Sedangkan, 

Allah pasti akan membantu dan menolongnya (Quthb, 2001). 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

150 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Analisis penulis : 

Sama seperti sebelumnya, kisah dari ayat ini adalah tentang persitiwa peperangan 

yaitu perang Tabuk. Sayyid Quthb menyebut kekalahan sebagai bencana. Hal yang dapat 

dipahami terkait musibah dari ayat ini adalah mereka mengira musibah itu sebagai 

kejelekan dalam segala hal. 

Diawali dengan hadits Nabi yang merupakan asbabun nuzul berkisah tentang 

ajakan Nabi kepada al-Jadd bin Qais, Sayyid Quthb menjelaskan bahwa sifat dengki orang-

orang munafik membuat mereka senang ketika kaum muslimin dan Nabi kalah dalam  

perang, dan mereka benci atau tidak senang ketika Nabi dan kaum Muslimin menang 

dalam perang. Hal yang sama juga disampaikan oleh Quraish shihab dalam kitab 

tafsirnya. 

6. Asy-Syura ayat 30 

ب   هْ   اصََبثكََُمْ   مَََ يْجَ   م ِّ صِّ مَب   ة„  مُّ يْكَُمْ   كَسَجَتْ   فَجِّ َُْ   ايَْدِّ  س  „  كَثِّيْ   عَهْ  يعَََْفَُا

 

Artinya: Dan musibah apa pun yang menimpa kamu adalah disebabkan oleh perbuatan 

tanganmu sendiri, dan Allah memaafkan banyak (dari kesalahan- kesalahanmu). 

Pada ayat pertama terlihat dengan jelas keadilan Allah dan rahmat-Nya kepada 

manusia yang lemah ini. Setiap musibah yang menimpanya disebabkan ulah tangannya. 

Namun, Allah tidak menghukum manusia karena ulah seluruh perbuatannya. Dia 

mengetahui kelemahannya dan dorongan-dorongan fitrahnya yang pada umumnya 

menguasai manusia. Maka, Dia lebih banyak memaafkan kesalahan manusia sebagai kasih 

sayang dan toleransi-Nya (Quthb, 2001). 

Analisis penulis : 

Pada ayat ini, senada dengan Al-Maraghi, Sayyid Quthb mendefinisikan musibah 

sebagai sesuatu yang tidak mengenakkan yang ditimpakan kepada manusia akibat ulah 

tangan dan perbuatannya. Sayyid Quthb memberikan pemahaman tentang kausalitas. Allah 

Maha Mengetahui ciptaan-Nya dan Maha Memaafkan, sehingga manusia mendapatkan 

dispensasi, sehingga Allah mengampuni sebagian besar dari kesalahan-kesalahan yang 

telah diperbuat hamba-Nya sebagai suatu rahmat besar yang dikaruniakan Allah kepada 

hamba-Nya, karena kalau tidak, niscaya manusia akan dihancurkan sesuai dengan 

timbunan dosa yang telah mereka perbuat. 

Namun, Ibnu Katsir dan Quraish Shihab pada tafsirnya sama-sama menyatakan 

bahwa Allah sudah memaafkan sebagian besar kesalahan dan dosa yang manusia 

perbuat,itu merupakan bentuk kasih sayang dan toleransi-Nya. 

 

7. Al-Hadid ayat 22 

هْ   اصََبةَ   مَب   يْجَ   مِّ صِّ ضِّ   فِّى  ة„  مُّ ََ   ازََّْْ ََ ََ ََ كَُمْ   فِّْْ    َ  هْ   ت „   هت  كِّ   فِّْْ   ا ََِّّ   اوَْفَُسِّ جْسَابَ َ   انَْ   قَجْمِّ   م ِّ نَّ   وَّ يْس ِۖ   هل ل ِّ   عَهَى   هذنِّكَ   اِّ  َ    يَسِّ  َ 

 

 

Artinya: Setiap bencana yang menimpa di bumi dan yang menimpa dirimu sendiri, semuanya 

telah tertulis dalam Kitab (Lauh Mahfuzh) sebelum Kami mewujudkannya. Sungguh, yang 

demikian itu mudah bagi Allah. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

151 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Sesungguhnya alam ini diatur dengan sangat cermat, sehingga tiada satu peristiwa 

pun yang terjadi di dalamnya melainkan telah ditetapkan sebelumnya dalam rancangan 

Allah dan diperhitungkan keberadaannya. Tiada sesuatu yang kebetulan di alam ini dan 

tiada yang serampangan. Tetapi, semuanya telah ditetapkan dalam ilmu Allah yang 

menyeluruh lagi cermat sebelum penciptaan bumi dan sebelum penciptaan diri. Setiap 

peristiwa akan terlihat oleh makhluk pada waktu yang telah ditetapkan. 

Setiap peristiwa memiliki situasinya di dalam rencana induk Allah yang diketahui 

dalam ilmu-Nya. Setiap musibah, baik berupa kebaikan maupun keburukan, sedang kata itu 

sendiri pemakaiannya tidak difokuskan pada kebaikan atau keburukan, pasti semuanya 

terjadi di bumi, baik yang berkenaan dengan diri manusia atau dengan kaum yang disapa 

oleh ayat ini. Semua musibah itu terdapat di dalam kitab Azali sebelum munculnya bumi 

dan munculnya diri dalam sosok yang semestinya (Quthb, 2001). 

Analisis penulis : 

Selain penciptaan alam, Sayyid Quthb meyakini semua yang terjadi dan yang akan 

terjadi atau menimpa pada diri manusia telah Allah ciptakan sebelum manusia itu 

diciptakan dan diwujudkan, diantaranya yaitu musibah. 

Di dalam penafsiran ayat ini, Sayyid Quthb menyinggung musibah yang terjadi pada 

manusia itu berupa kebaikan dan keburukan. Penulis memahami bahwa maksud yang 

disampaikan Sayyid Quthb adalah “sesuatu yang menimpa” secara umum, hal tersebut 

berkaitan dengan ketetapan Allah yang sudah ditulis dalam Kitab Azali atau rencana induk 

Allah. 

Hal tersebut didukung oleh kutipan hadis pada penafsiran Ibnu Katsir bahwa tiap 

kejadian musibah yang terjadi diantara langit dan bumi semua telah ditentukan sebelumnya 

oleh Allah. Sementara Quraish shihab menyatakan bahwa musibah yang dimaksud adalah 

segala yang bersifat negatif atau bencana alam. 

 

8. At-Thaghabun ayat 11 

 

هْ   اصََبةَ   مَب   يْجَ   مِّ صِّ ثِّبِّذْنِّ   ا ََِّّ   ة „  مُّ
هْ   هل ل ِّ    هِْۢ   مَََ  ثِّب  يُّؤْمِّ

َ    قَهْج َ    يَد ِّْ   هل ِّلِّ    ََ ََ
َْ   ثِّكَُم ِّ   هل لُّ    َْ ََ يْم    َ  „  ََ َ    عَهِّ  َ 

 

Artinya: Tidak ada sesuatu musibah yang menimpa (seseorang), kecuali dengan izin Allah; 

dan barangsiapa beriman kepada Allah, niscaya Allah akan memberi petunjuk kepada 

hatinya. Dan Allah Maha Mengetahui segala sesuatu. 

Ia merupakan hakikat iman yang mengembalikan segala sesuatunya kepada Allah 

dan berkeyakinan bahwa segala yang menimpa seseorang yang berupa kebaikan ataupun 

keburukan adalah terjadi dengan izin Allah. 

Hakikat ini merupakan asas dari segala perasaan keimanan ketika menghadapi 

kehidupan dengan segala kejadian-kejadian dan peristiwa-peristiwanya, baik dan 

buruknya. 

Dalam hadist yang disepakati kesahihannya oleh Bukhari dan Muslim disebutkan 

bahwa Rasulullah bersabda, 

“Sungguh menakjubkan bagi seorang mukmin! Tidak ada satu pun takdir Allah tentang 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

152 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

sesuatu melainkan selalu baik baginya. Bila di ditimpa oleh suatu kemudharatan, dia pun 

bersabar dan perkara tersebut baik baginya. Dan, bila dia dianugerahkan suatu kesenangan, 

dia pun bersyukur dan perkara tersebut baik pula baginya. Dan, perkara itu tidak 

diperuntukkan kepada seseorang pun melainkan hanya bagi seorang mukmin”.“...Barang 

siapa yang beriman kepada Allah, niscaya Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Allah 

maha Mengetahui segala sesuatu.” 

Sebagian ulama salaf terdahulu menafsirkan bahwa iman di ayat ini adaah iman 

kepada takdir Allah dan penyerahan diri secara total kepada-Nya ketika musibah 

menimpanya. Pendapat Ibnu Abbas menyatakan bahwa maksudnya adalah Allah 

memberikan hidayah yang mutlak kepada hatinya, membukanya untuk menyingkap 

hakikat “Laduni” yang tersembunyi, serta menghubungkannya dengan segala sumber dari 

segala sesuatu dan segala kejadian. Sehingga, dia pun menjadi tenang, stabil dan damai. Oleh 

karena itu, komentar yang datang setelahnya adalah, “...Allah Maha Mengetahui segala 

sesuatu.” 

Jadi, petunjuk itu merupakan hidayah kepada sedikit dari ilmu Allah yang 

dianugerahkan kepada orang yang diberikan petunjuk oleh diri-Nya, ketika imannya 

benar-benar jujur dan sah. Seruan terhadap mereka untuk beriman diikuti dengan seruan 

kepada mereka agar taat kepada Allah dan taat kepada rasul-Nya (Quthb, 2001). 

Analisa penulis : 

Sayyid Quthb kembali menyatakan bahwa “segala sesuatu yang menimpa” berupa 

hal baik dan hal buruk yang sudah ditentukan Allah dalam Kitab Azali-Nya akan terjadi dan 

terlihat pada makhluk atas izin-Nya. 

Hadits yang dikutip oleh Sayyid Quthb seperti mewakili keyakinannya bahwa semua 

yang Allah ciptakan itu baik, namun penulis lebih condong kepada maksud Sayyid Quthb 

yang ingin menjelaskan cara dalam menyikapi sesuatu yang terjadi pada diri manusia dan 

efek yang akan dirasakan. Karena musibah atau sesuatu yang menimpa itu, baik ataupun 

buruk, sudah ditentukan Allah dan terjadi atas izin-Nya, sehingga manusia yang beriman 

kepada takdir Allah dan melakukan penyerahan diri secara total kepada Allah serta 

mendapat petunjuk-Nya, maka dia pun menjadi tenang, stabil dan damai. 

 

KESIMPULAN 

Dari pembahasan yang dilakukan di atas, penulis berusaha menyimpulkan, yaitu: 

Kitab Tafsīr Fī Zhilālil Qur‟ān karya Sayyid Quthb masuk dalam kategori tafsir yang 

beraliran al-adabī al-ijtimā„ī (sosial-kemasyarakatan), namun penulis sepakat pada 

pendapat lain yang menyatakan bahwa dari penjelasan Quthb dalam tafsirnya terlihat lebih 

banyak mengarah kepada sebuah konsep harakah untuk memperbaiki keadaan masyarakat 

jahiliyah modern, sehingga bisa dikatakan bahwa tafsirnya menjadi aliran baru dari aliran-

aliran tafsir sebelumnya, yaitu aliran harakī (aliran pergerakan). Adapun metode penulisan 

yang dilakukan oleh Sayyid Quthb dalam tafsirnya yaitu mengenalkan atau memberi 

pengantar terhadap surat yang akan ditafsirkan, membagi surat-surat panjang menjadi 

beberapa sub tema, menafsirkan ayat-ayat yang dikelompokkan dalam sub tema secara 

ijmâlî (global), menafsirkan ayat demi ayat secara rinci. Berdasarkan sumber referensi yang 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 139 – 153 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.160 
 
 

153 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

digunakan Sayyid Quthb yaitu sumber al-riwāyah dan al-ra‟y, ditambah dengan penguatan 

referensi dari tafsir, sīrah, hadis, sejarah kaum Muslim dan dunia Islam masa kini, dan 

materi ilmiah, maka tafsir Fī Zhilāl Al-Qur‟ān ini bisa kita kategorikan sebagai al-tafsīr bi al-

iqtirān. 

Sayyid Quthb menambahkan makna musibah dalam tafsirnya bahwa musibah juga 

berkaitan dengan hal-hal yang baik, karena ia mengartikan musibah hanya pada konteks 

“sesuatu yang menimpa” seperti pada Surat At-Taubah ayat 50 dan surat Al- Hadid ayat 22, 

karena kebaikan atau keburukan (musibah) yang menimpanya itu terikat dengan kehendak 

Allah dan terjadi dengan izin Allah. Ia menjelaskan musibah yang menimpa manusia 

disebabkan kezaliman atau ulah tangan mereka, sebagai akibat bertahkim kepada selain 

hukum Allah yang adil. Atau, mungkin juga musibah itu sebagai ujian dari Allah kepada 

mereka supaya mereka sadar dan mau menerima petunjuk. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Asfahani, A.-R. (1971). Mu’jam Mufradat Alfazh Al-Qur’an. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Al-Hafidz, A. W. (2006). Kamus Ilmu Al-Qur’an. Amzah. 

Al-Qur’an dan Terjemahnya. (1411). Percetakan Al-Qur’an Khadim al-Haramain. 

AN, A. N. (2013). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an. Al-Mu’ashirah, 10(2), 142. 

Baqi, M. F. A. (1364). Al-Mu’jam Al-Mufahros Li Alfazhi Al-Qur’an Al-Karim. Darul Hadis. 

Departemen Pendidikan Nasional. (2002). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Balai Pustaka. 

HS, M. S. (2016). Penafsiran Ayat-Ayat Musibah Dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir Tahlīlī QS. Al-

Baqarah/2: 156-157). UIN Alaudin Makassar. 

Ibrahim, N. S. dan. (2001). Penelitian Dan Penilaian Pendidikan. Sinar Baru Algendindo. 

Imran, I., & Tanna, M. (2023). Proses Derivasi Dan Infleksi Dalam Bahasa Indonesia Pada 

Media Sosial Ig: Sidrapinfo.Id. Neologia: Jurnal Bahasa Dan Sastra Indonesia, 4(1), 

118. https://doi.org/10.59562/neologia.v4i1.44444 

Munawwir, A. . (n.d.). Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Kedua). 

Mutmainah. (2010). Musibah Dalam Al-Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran Sayyid Qutb Dan 

Ibn Katsîr Atas Surat Al-Hadîd Ayat 22 Dan 23). UIN Syarif Hidayatullah. 

Penyusun, T. (2008). Kamus Bahasa Indonesia. Pusat Bahasa. 

Quthb, S. (2001). Tafsir Fī Zhilālil Qur’an : Di Bawah Naungan Al-Qur’an. Gma Insani. 

Shihab, M. Q. (2006). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an. Study Ilmu Al-Qur’an, 1(1), 6–10. 

Syafe’i, R. (2006). Pengantar Ilmu Tafsir. Pustaka Setia. 

Tanjung, A. R. R. (2012). Musibah dalam Perspektif Al-Qur’an : Studi Analisis Tafsir Tematik, 

Analytica Islamica. 1(1), 148–149. 

Trisnawati, R. (2010). Konsep Musibah dalam Al-Qur’an (Kajian Tafsir Tematik), Skripsi 

Sarjana Agama. Institutional Repository IAIN Tulungagung. 

Umar, N. (2017). Mencermati Kondisi Batin: Ketika Kita Ditimpa Musibah dan Kekecewaan. 

https://kemenag.go.id/file/dokumen/23a.pdf 

 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/160

