
At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

87 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Hadits-Hadits Tentang Kafa’ah dan Mahar Pendekatan Sosiologis dan 

Teologis Normatif  

 

Fathullah1, Syamsuri2, Sayehu3 

1,2,3UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

fathullah@primagraha.ac.id1, syamsurisane2013@gmail.com2, sayehu.banten@gmail.com3  

 

ABSTRACT 
The issue of kafa'ah in marriage is very important in order to foster harmony in married life. 

Why is it so important to pay attention? because it is often found that families who have been running 
a household, after many years, problems suddenly arise, which are only discovered later as a result of a 
lack of compatibility in terms of economics, morals, social strata, education and hobbies. Marriages are 
carried out only with the capital of likes and likes, mutual love and true belief that with this capital they 
will be happy. Hadiths about kafa'ah and dowry provide guidance on the importance of equality and 
responsibility in marriage. Sociologically, the concepts of kafa'ah and dowry help maintain stability and 
harmony in the household and society. From a normative theological perspective, both of them 
emphasize the importance of maintaining religious values and justice in marriage. Even though there 
have been changes in the interpretation and application of these concepts in modern society, the essence 
of Islamic teachings regarding kafa'ah and dowry remain relevant as guidelines for living a blessed 
domestic life. 

Keywords : Kafa'ah, dowry, sociological approach, normative theology. 

ABSTRAK 
Persoalan kafa’ah dalam perkawinan menjadi sangat penting dalam rangka membina 

keserasian dalam kehidupan berumah tangga. Mengapa menjadi sangat penting diperhatikan? 
karena sering kali didapati para keluarga yang telah menjalankan biduk rumah tangga, setelah 
sekian tahun berjalan tiba-tiba muncul masalah, yang baru diketahui kemudian akibat dari tidak 
adanya kecocokan dari segi ekonomi, ahlak, strata sosial, pendidikan maupun hobi. Perkawinan 
yang dilakukan hanya bermodalkan suka sama suka, saling mencintai dan yakin benar bahwa 
dengan modal tersebut mereka akan bahagia. Hadits-hadits tentang kafa'ah dan mahar 
memberikan panduan tentang pentingnya kesetaraan dan tanggung jawab dalam pernikahan. Secara 
sosiologis, konsep kafa'ah dan mahar membantu menjaga stabilitas dan keharmonisan dalam rumah 
tangga dan  masyarakat. Secara teologis normatif, keduanya menegaskan pentingnya menjaga nilai-
nilai agama dan keadilan dalam pernikahan. Meskipun ada perubahan dalam interpretasi dan 
penerapan konsep-konsep ini dalam masyarakat modern, esensi ajaran Islam tentang kafa'ah dan 
mahar tetap relevan sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan rumah tangga yang penuh berkah. 

Kata kunci : Kafa’ah, Mahar, Pendekatan Sosiologis, Teologis Normatif. 

 

PENDAHULUAN  

Kafa'ah (kesetaraan) dan mahar (mas kawin) merupakan dua konsep penting 

dalam hukum perkawinan Islam. Kedua konsep ini sering dibahas dalam konteks 

syariah untuk menentukan kecocokan pasangan dan kewajiban dalam pernikahan.  

 Menurut Mukhtar (1993:5), Pernikahan dalam Islam dianggap sebagai bagian 

dari ibadah. Menikah berarti menjalankan separuh dari ibadah dan melengkapi 

sebagian dari ajaran agama. Selain itu, tujuan pernikahan adalah untuk membentuk 

keluarga yang harmonis, penuh cinta, sehingga tercipta keluarga yang sakinah, 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
mailto:fathasyim@gmail.com
mailto:syamsurisane2013@gmail.com
mailto:sayehu.banten@gmail.com


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

88 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

mawaddah, dan warohmah.  Islam mengatur berbagai ketentuan terkait pernikahan 

secara mendetail, termasuk berkenaan dengan kafaah dan  kewajiban memberikan 

mahar, sebagaimana tercantum dalam Al-Qur'an dan Hadts.  

 Persoalan kafa’ah dalam perkawinan menjadi sangat penting dalam rangka 

membina keserasian dalam kehidupan berumah tangga. Mengapa menjadi sangat 

penting diperhatikan? karena sering kali didapati para keluarga yang telah 

menjalankan biduk rumah tangga, setelah sekian tahun berjalan tiba-tiba muncul 

masalah, yang baru diketahui kemudian akibat dari tidak adanya kecocokan dari segi 

ekonomi, ahlak, strata sosial, pendidikan maupun hobi. Perkawinan yang dilakukan 

hanya bermodalkan suka sama suka, saling mencintai dan yakin benar bahwa dengan 

modal tersebut mereka akan bahagia .  

Dalam proses penentuan pasangan dianjurkan untuk memilih yang sefaham, 

seimbang setingkat dan sederajat. Meskipun ini bukan suatu keharusan atau sarat sah 

dari suatu perkawinan, meskipun ada ulama yang berpendapat bahwa kafa’ah 

merupakan sarat sah perkawinan dalam hal-hal tertentu. Menurut Royani (vol 5), 

menjelaskan bahwa kesefahaman dimaksudkan untuk mendapatkan keserasian dan 

keharmonisan dalam rumah tangga. Seringkali kegagalan dalam hubungan rumah 

tangga terjadi akibat tidak adanya kesamaan baik dari perbedaan agama maupun 

strata sosial. Perbedaan-perbedaan tersebut dapat menjadi sumber pertengkaran 

yang pada ahirnya menyebabkan ketidak harmonisan dalam rumah tangga. 

Kafa'ah secara umum merujuk pada kesetaraan atau kecocokan antara 

pasangan yang akan menikah, baik dari segi agama, status sosial, maupun finansial. 

Meskipun konsep ini diajarkan dalam Islam, penerapannya dapat bervariasi 

tergantung pada konteks sosial dan budaya masyarakat. Kafa’ah merupakan salah 

satuh aspek yang dibahas dari beberapa aspek yang disebutkan dalam pernikahan. 

Secara defenisi kafaah berarti kesamaan derajat suami di depan isterinya. Yaitu 

kesamaan atau kesetaraan antara suami dan istri dalam beberapa aspek tertentu. Dan 

ini menjadi penting diperhatikan agar pernikahan yang akan dilangsungkan akan 

memberikan keharmonisan di dalam berumah tangga meskipun ini bukan merupakan 

syarat mutlak. 

Dalam Kitab Nihayatuz Zain karangan Imam Nawawi al-Bantani (1316: 311), 

dijelaskan setidaknya ada lima poin yang menjadi perhatian dalam hal kafa’ah yaitu : 

merdeka dalam diri calon suami dan bapaknya, terpelihara agama, keturunan, 

pekerjaan serta tidak didapat aib pada diri suaminya. Demikian juga Sayyid Sabiq 

mengutarakan hal-hal apa saja yang menjadi cakupan kafa’ah dalam pernikahan. 

Kalau Imam Nawawi memaparkan 5 (lima) cakupan dalam hal kafa’ah, maka ulama 

yang tersebut terahir ini setidaknya ada 6 (enam) hal yang menjadi fokus 

pembahasannya yaitu : yaitu: nasab, status merdeka atau budak, agama orang 

tua,pekerjaan, kekayaan, dan cacat pisik. Pembahasan selanjutnya penulisakan 

mengutarakan beberapa hadis tentang kafa’ah. 

Mahar adalah bagian penting bagi perkawinan seorang muslim. Mahar dalam 

Islam bukan sebagai adat kebiasaan. Mahar juga bukan sebagai nilai tukar seorang 

anak perempuan kepada suaminya dalam jual beli. Mahar atau mas kawin adalah 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

89 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

pemberian dari laki-laki kepada perempuan, dan bukan sebaliknya. Mahar 

merupakan pemberian dari calon mempelai pria kepada mempelai wanita, baik 

berbentuk barang, uang atau jasa yang tidak bertentangan dengan hukum Islam, 

sebagaibentuk kesungguhan dan cerminan kasih sayang calon suami terhadap calon 

isterinya, walau bagaimanapun mahar tidaklah merupakan rukun nikah atau syarat 

sahnya suatu pernikahan. (Sarwat, 2009: 61)  

Mahar adalah keikhlasan calon suami dalam hal materi kepada calon isteri. 

Termasuk keutamaan agama Islam dalam melindungi dan memuliakan kaum wanita 

dengan memberikan hak yang dimintanya dalam pernikahan berupa mahar kawin 

yang besar kecilnya ditetapkan atas persetujuan kedua belah pihak, dengan penuh 

kerelaan hati oleh calon suami kepada calon istrinya sebagai tulang punggung 

keluarga dan rasa tanggung jawab sabagai seorang suami. (Kaharudin, 2015: 205)  

Berdasarkan pada uraian singkat di atas, dapat digambarkan bahwa 

pernikahan dalam Islam memiliki landasan syari’at yang kuat, diatur oleh ketentuan-

ketentuan agama. Salah satu aspek yang penting dalam pernikahan adalah kafa’ah 

(keseimbangan/kesesuaian) dan mahar (mas kawin), yang memiliki pengaruh dalam 

harmonisasi kehidupan rumah tangga. 

Dalam konteks kehidupan masyarakat, konsep kafa’ah sering kali 

diinterpretasikan secara sosiologis sesuai dengan budaya setempat, sedangkan mahar 

diartikan sebagai bentuk tanggung jawab suami kepada istri. Namun, bagaimana 

pemahaman sosiologis ini bersanding dengan pemahaman secara teologis normatif 

dari hadits-hadits Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan dua perspektif utama, 

yaitu perspektif sosiologis dan teologis normatif. Pendekatan ini bertujuan untuk 

memahami konsep kafa'ah dan mahar dalam konteks pernikahan Islam secara mendalam, 

baik dari sisi sosial maupun spiritual. 

 

Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research). Data 

diperoleh dari berbagai literatur seperti kitab-kitab hadis, tafsir Al-Qur’an, buku-buku fikih, 

serta jurnal-jurnal akademik yang relevan. 

 

Sumber Data 

1. Data Primer: Hadis-hadis terkait kafa'ah dan mahar yang terdapat dalam kitab-

kitab hadis seperti Sahih Bukhari, Sahih Muslim, dan kitab lainnya. 

2. Data Sekunder: Literatur pendukung seperti buku fikih klasik dan modern, jurnal 

penelitian, serta referensi sosiologis terkait. 

 

 

 

 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

90 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan dengan studi dokumen terhadap sumber-sumber 

primer dan sekunder. Setiap data dianalisis berdasarkan konteks historis, sosial, dan 

normatif untuk menghasilkan interpretasi yang komprehensif. 

 

Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan melalui: 

1. Analisis Tematik: Mengelompokkan data sesuai dengan tema kafa'ah dan mahar, 

serta mengidentifikasi relevansinya dengan isu-isu sosiologis dan teologis. 

2. Interpretasi Hermeneutik: Menginterpretasikan teks-teks hadis dan Al-Qur’an 

untuk memahami maksud ajaran terkait kafa'ah dan mahar dalam konteks Islam. 

3. Pendekatan Komparatif: Membandingkan pandangan ulama klasik dan modern 

tentang kafa'ah dan mahar, serta mengkaji relevansinya dalam masyarakat modern. 

 

Validitas Data 

Untuk memastikan keabsahan data, dilakukan triangulasi sumber dengan 

membandingkan berbagai literatur dan pandangan para ahli. Selain itu, keakuratan kutipan 

hadis dan ayat Al-Qur’an diperiksa melalui referensi kitab asli. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pengertian Kafa’ah 

Istilah kafa’ah atau sekufu (dalam istilah Jawa-Banten) dibahas ulama fikih dalam 

masalah perkawinan ketika membicarakan jodoh seorang wanita. Dalam kamus munjid 

diketahui kalimat Istilah kafa’ah atau sekufu dibahas ulama fikih dalam masalah 

perkawinan ketika membicarakan jodoh seorang wanita. Dalam kamus munjid dikatakan 

bahwa kafaah ditulis dengan kalimat: Menurut Ma’luf (1986: 2), kafawa, yakfuwu, kufuwan, 

yang berarti serupa dan sebanding.” yaitu berarti kesetaraan yang perlu dimiliki oleh calon 

suami dan calon istri agar dihasilkan keserasian hubungan suami istri secara mantap dalam 

rangka mengharungi biduk rumah tangga.  

Menurut Syarifudin (2009: 140), menjelaskan bahwa kafa’ah berasal dari bahasa 

arab dari kata كفئ) kufu’un), berarti sama atau setara. Kata ini merupakan kata yang 

terpakai dalam bahasa arab dan terdapat dalam al-Qur’an dengan arti “sama” atau setara.  

Menurut H. Abd. Rahman Ghazali, kafa’ah atau kufuh, menurut bahasa, artinya, setaraf, 

seimbang, atau keserasian/ kesesuaian, serupa, sederajat, atau sebanding.  

Kata kafa’ah dengan makna “setara” terdapat pula dalam Al-Qur’an surat Al-Ikhlas 

ayat 4: 

أحََد ْ  كُفوًُا لَّهُْۥ يكَُن وَلَمْ   

Artinya : ” Dan tiada yang setara atau menyerupai sesuatu apapun”.” 

Dalam ayat lain dijelaskan ketika berbicara tentang kesetaraan yaitu surah al-Nur : 26 

تُْ تِْ وَٱل خَبِيثوُنَْ لِل خَبِيثِينَْ ٱل خَبِيثََٰ تُْ ۖ ْ لِل خَبِيثََٰ ي ِبََٰ ي ِبِينَْ وَٱلطَّ ي ِبوُنَْ لِلطَّ تِْ وَٱلطَّ ي ِبََٰ ْ لِلطَّ ئِكَْ ۖ 
َٰٓ ءُونَْ أوُ۟لََٰ ا مُبَرَّ غ فِرَة ْ لهَُم ۖ ْ يقَوُلوُنَْ مِمَّ مَّ  

قْ  كَرِيمْ  وَرِز   

Artinya : ”Perempuan-perempuan yang keji, untuk laki-laki yang keji (pula) sedangkan 

perempuan-perempuang yang baik untuk laki-laki yang baik, dan laki-laki yang baik untuk 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

91 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

perempuan yang baik pula, mereka itu bersih dari apa yang dituduhkan orang. Mereka 

memperoleh ampunan dan rezeki yang mulia”. 

Ayat ini menegaskan ayat 3 yang menyatakan bahwa pezina tidak wajar menikahi 

kecuali lawan seksnya yang pezina pula. Hal itu disebabkan karena telah menjadi 

sunnatullah bahwa seorang selalu cenderung kepada yang memiliki kesamaan dengannya. 

Kafa’ah di sini bermakna sebanding, setara, sepadan, serasi, sederajat ketika 

melangsungkan pernikahan. Yang dimaksud sederajat dalam pernikahan adalah calon 

suami dengan calon istrinya sama agamanya sama kedudukannya, sama status sosialnya 

sama ahlak budi pekertinya. Jadi tekanan dalam kafaah adalah keserasian, keharmonisan 

hususnya dalam bidang agama dan ahlak. 

Dijelaskan oleh Mushtafa al-Khin dan Mustafa al-Bugha (2000: 43), fikih al-Manhaji 

tentang kafa’ah yaitu : al- Kafaah, wayaqsudu bi kafaah, muShallallahu ‘alaihi wa sallamatu 

halirrajuli lihalil mar’ati” Artinya : Al-Kafa’ah : Yang dimaksud dengan kafa’ah ialah 

kesetaraan kondisi suami terhadap kondisi istri. Di sisi lain dalam kitab I’anah al-Talibin 

terdapat dalam juz 3 disebutkan bahwa kafa’ah secara bahasa atau secara lughawi ialah 

suatu perkara yang tidak dijumpai atau tidak terdapat dalam perkawinan maka akan 

mengakibatkan kecacatan dan batasannya adalah kesepadanan antara calon suami dan dan 

calon istri dari segi kesempurnaan ataupun kekurangan. (Addariyati (tt: 330)   

Imam Syafi’i (1990: 20), berpendapat bahwa kafa’ah dalam pernikahan itu tidak 

sekedar dalam hal agama saja melainkan juga dalam hal kedudukan dan kekayaan, 

sebagaimana pendapat beliau:  

“Apabila seorang bapak menikahkan anak perempuan dengan budak miliknya atau 

budak milik orang lain, maka pernikahan ini tidak dibolehkan sebab budak tidak sekufu 

dengannya dan hal ini menimbulkan kerugian bagi wanita yang dinikahkan” 

Dari berbagai macam pengertian dan penjelasan tentang kafa’ah, maka dapat 

dikatakan bahwa  Kafa'ah dalam konteks pernikahan Islam merujuk pada kesetaraan atau 

kecocokan antara pasangan suami dan istri dalam aspek-aspek seperti agama, keturunan, 

status sosial, dan ekonomi. Kafa'ah dimaksudkan untuk menjaga keharmonisan pernikahan 

dengan memastikan bahwa pasangan memiliki kecocokan dalam aspek-aspek penting yang 

berpengaruh dalam kehidupan bersama. Namun, Kafâ`ah secara umum adalah termasuk 

syarat kelaziman dalam perkawinan bukan syarat sah perkawinan. Artinya adalah jika 

seorang melakukan pernikahan tanpa melakukan pertimbangan kafâ`ah maka tetap sah 

perkawinannya, akan tetapi apabila menjalankan hubungan rumah tangga jika mempunyai 

dasar dan pemahaman sama di antara keduanya maka perkawinan tersebut akan terasa 

harmonis dan bahagia. Di sini lah pentingnya mencari pasangan yang sekufu`, untuk 

mewujudkan keluarga yang harmonis dan bahagia. 

 

Pengertian Mahar  

Mahar adalah pemberian yang wajib dari calon mempelai laki laki untuk calon 

mempelai perempuan yang sesuai dengan kesepakatan atau yang sudah di sepakati. Kata 

mahar yang telah menjadi bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab al-mahr , jama’nya 

almuhur atau al-muhurah. Kata yang semakna dengan mahar adalah al shadaq, nihlah, 

faridhah, ajr, dan ‘ala’iq serta nikah . Kata- kata tersebut dalam bahasa Indonesia 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

92 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

diterjemahkan dengan maharatau maskawin. Mahar secara epistimologi artinya maskawin, 

dan secara terminologi adalah pemberian wajib dari calon suami kepada calon istri sebagai 

ketulusan hati calon suami untuk menimbulkan rasa cinta kasih dari seorang istri kepada 

suami.(Al-Ghazali, 2010: 84) Dalam kamus Al- Munawwir (1997: 1363), kata mahar artinya 

maskawin. 

Menurut Syekh Sayyid Sabiq, mahar dianggap sebagai kewajiban yang harus 

diberikan kepada calon istri sebagai tanda kasih sayang dan penghormatan. Dalam konteks 

lain, mahar juga dipandang sebagai ekspresi dari perasaan empati seorang pria terhadap 

calon istri yang dihormati, sehingga memberikan mahar dianggap sebagai suatu keharusan. 

Fungsi utama dari mahar adalah untuk meningkatkan martabat wanita selain itu, mahar 

juga menjadi bukti bahwa calon suami serius kepada calon istriinya. (Jejen: 2016: 232) 

Dengan sukarela, suami memutuskan untuk mengorbankan harta miliknya demi diberikan 

kepada istrinya sebagai ungkapan cinta dan kasih sayangnya, juga sebagai bukti 

keseriusannya sebagai calon suami. 

Mahar adalah salah satu kewajiban, Menurut Kompilasi Hukum Islam, (2001:1), 

mahar didefinisikan sebagai pemberian dari mempelai pria kepada mempelai wanita, baik 

bentuk barang, uang, atau jasa yang tidak bertentangan dengan hukum Islam. Pasal 30, 

menjelaskan bahwa bahwa calon mempelai pria wajib membayar mahar kepada calon 

mempelai wanita yang jumlah, bentuk, dan jenisnya disepakati oleh kedua belah pihak.  

Pasal 31, menjelaskan bahwa penentuan mahar bedasarkan atas kesederhanaan dan 

kemudahan yang dianjurkan oleh Islam. Pasal 32, menjelaskan bahwa mahar diberikan 

langsung kepada calon mempelai wanita dan sejak itu menjadi hak pribadinya. Pasal 33, 

menjelaskan bahwa penyerahan mahar dilakukan dengan tunai. Apabila calon Wanita 

menyetujui, penyerahan mahar boleh ditangguhkan baik untuk seluruhnya atau sebagian. 

Mahar yang belum ditunaikan penyerahannya menjadi hutang calon mempelai pria. Dengan 

demikian, mahar adalah pemberian wajib dari suami kepada istri sebagai bagian dari akad 

nikah. Mahar bisa berupa harta, uang, atau sesuatu yang bernilai, yang disepakati oleh 

kedua belah pihak. Mahar mencerminkan penghargaan suami terhadap istrinya dan 

menjadi simbol tanggung jawab serta komitmen dalam pernikahan. 

Dari berbagai definisi dan penjelasan diatas dapat disimpulkan bahwa pengertian 

mahar pada dasarnya memiliki maksud yang sama. mahar merupakan kewajiban yang 

wajib diberikan oleh laki-laki kepada calon istri karena sebab pernikahan yang disepakati 

oleh keduanya berupa barang ataupun jasa sebagai bentuk kerelaan atau rasa cinta dan 

kasih sayang. Mahar yang diberikan oleh pihak laki-laki merupakan sebuah bentuk 

penghormatan dan kemuliaan kepada perempuan yang akan dinikahinya.  

 

Hadits-Hadits Tentang Kafa'ah dan Mahar 

Hadits adalah sumber hukum Islam kedua setelah al-Quran, yang berupa perkataan 

(sunnah qauliyah), perbuatan (sunnah fi‟liyah) dan sikap diam (sunnah taqririyah atau 

sunnah sukutiyah) Rasulullah yang tercatat (sekarang) dalam kitab- kitab hadis. Ini 

merupakan penafsiran serta penjelasan tentang al-Quran terdapat banyak hadits Rasulallah 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam sebagai dalil yang menyatakan bahwa  kafa’ah pada masa Rasul 

SHALLALLAHU ‘ALAIHI WA SALLAM lebih menitik beratkan pada sisi agama dengan tidak 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

93 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

terlalu mempermasalahkan aspek ekonomi, tingkat sosial, maupun profesi sebagaimana 

tidak boleh menikahkan wanita muslimah dengan laki-laki kafir dan tidak pula boleh 

menikahkan wanita yang menjaga kehormatan dirinya dengan laki-laki yang fajir 

(durhaka). Selanjutnya,  mahar adalah suatu kewajiban dalam perkawinan islam, dipikul 

setiap calon suami yang akan menikahi calon isterinya, karena penting dan wajibnya 

maskawin dalam pernikahan, maka jika seorang laki-laki hendak menikahi seorang 

perempuan betapapun miskinnya laki-laki tersebut, ia tetap wajib memberikan maskawin 

dan jika ternyata benar-benar tidak punya apa-apa, kemampuan atau jasa yang dimiliki oleh 

seorang laki-laki boleh dijadikan sebagai maskawin.  

 

Hadits Tentang Kafa'ah 

1. Hadis riwayat: Abu Dawud terdapat dalam sunan Abu Dawud (tt:140) 

Artinya : “Dari Abu Hurairah dari Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam, Beliau berkata: 

“wanita dinikahi karena empat perkara, yaitu: karena hartanya, keturunannya, 

kecantikannya dan karena agamanya. Carilah yang memiliki agama yang baik maka 

engkau akan beruntung”. 

Hadits ini menekankan pentingnya memilih pasangan berdasarkan agama, 

yang menjadi salah satu elemen dalam konsep kafa'ah. 

2. Hadis Riwayat Imam Muslim (1998: 559) 

Artinya : Telah menceritakan kepada kami Zubair bin Harb, Muhammad bin 

Al-Musanna dan Ubaidullah bin Sa’id mereka berkata: Telah menceritakan 

kepada kami Yahya bin Said dari Ubaidillah telah mengabarkan kepadaku 

Said bin Abu Said dari ayahnya dari Abu Hurairah dari Nabi Sallallahualaihi 

wa sallam Beliau bersabda: “Seorang wanita dinikahikarena empat perkara: 

karena hartanya, keturunannya, kecantiknnya, dan karena agamanya, 

maka pilihlah karena agamanya, niscaya kamu beruntung (Hadis riwayat 

Muslim). 

Adapun asbab wurud  hadits terahir ini diriwayatkan oleh Ahmad 

dan Muslim di atas  dari Jabir bin Abdillah, ia berkata : “Aku telah menikahi 

seorang wanita di masa Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam lalu beliau 

berkata : “Wahai Jabir, apakah engkau telah menikah ? Aku menjawab : 

“Ya”. Beliau bertanya : “Gadis atau janda”? Aku menjawab “janda”’ Beliau 

berkata : “Mengapa tidak memilih gadis, sehingga kamu dapat bersenang-

senang dengannya”. Aku berkata: “Aku punya beberapa saudara 

perempuan, aku khawatir aku memasukkan hal yang tidak disenangi 

antara aku dan mereka. Beliau berkata; “Sesungguhnya wanita itu dinikahi 

lantaran agamanya dan kecantikannya, maka hendaklah engkau memilih 

yang memiliki agama, niscaya kedua tanganmu akan penuh dengan debu 

(beruntung). 

3. Dari Ali bin Abi Thalib, Nabi Muhammad Shallallahu ‘alaihi wa sallam 

bersabda: "Lihatlah dalam memilih pasangan kalian, karena sesungguhnya 

keturunan itu diwariskan." (HR. Ibnu Majah). 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

94 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

Hadits ini mengisyaratkan pentingnya kafa'ah dalam hal keturunan, 

bahwa aspek ini dapat mempengaruhi keberlangsungan generasi. 

4. Hadist Riwayat Ibnu Majah yaitu dalil tentang pentingnya masalah kafa’ah 

ketika hendak memilih pasangan hidup telah ditetapkan dalam beberapa 

hadis Nabi, di antaranya adalah: 

Artinya: Dari ‘A’isyah ra, ia berkata : “Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa 

sallam  bersabda, “Pilihlah baik-baik (tempat) untuk sperma kalian, 

menikahlah kalian dengan yang sekufu, dan nikahkanlah (anak-anak 

perempuan kalian kepada mereka (yang sekufu). 

5. Hadis riwayat Dar al-Qutniy (1422: 358): 

Artinya: Janganlah kalian menikahkan wanita kecuali yang sepadan dan 

sekufu: Dan janganlah ada orang yang menikahkannya kecuali para 

walinya, tidak ada mahar kurang dari sepuluh persen. 

 

Hadits tentang Mahar  

1. Hadits yang diriwayatkan oleh Imam Bukari dan Imam Muslim Nabi Muhammad 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: "Carilah untuk mahar (sesuatu) walau cincin dari 

besi." (HR. Bukhari dan Muslim) 

Hadits ini menunjukkan bahwa mahar tidak harus bernilai besar, tetapi yang 

penting adalah adanya pemberian yang simbolis dan disepakati oleh kedua belah pihak. 

2. Nabi Muhammad Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: "Sebaik-baik mahar adalah 

yang paling mudah (ringan)." (HR. Abu Daud) 

Hadits Sahih Bukhori (1983:361), menganjurkan agar mahar tidak memberatkan 

calon suami, menekankan bahwa nilai mahar yang besar bukanlah syarat pernikahan 

yang ideal. 

3. Sebagaimana Nabi Muhammad Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda:  

Artinya: Dari Sahli bin Sa‟ad bahwa sesungguhnya Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa 

sallam pernah didatangi seorang wanita lalu berkata, Ya Rasulullah Shallallahu 

‘alaihi wa sallam, sesungguhnya aku menyerahkan diriku untukmu. Lalu wanita itu 

berdiri lama, kemudian berdirilah seorang laki-laki dan berkata, Ya Rasulullah, 

kawinkanlah saya dengannya jika engkau sendiri tidak berminat kepadanya, 

kemudian Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam bertanya, apakah kamu 

mempunyai sesuatu yang dapat kamu pergunakan sebagai mahar untuknya? Ia 

menjawab, saya tidak memiliki apapun melainkan pakaian ini. Lalu Rasulullah 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda, jika pakaianmu itu kamu berikan kepadanya 

maka kamu tidak berpakaian lagi, maka carilah sesuatu yang lain, kemudian laki-laki 

itu berkata, saya tidak mendapatkan sesuatu yang lain. Lalu Rasulullah Shallallahu 

‘alaihi wa sallam bersabda, carilah, meskipun cincin dari besi. Lalu laki-laki itu 

mencari, tetapi ia tidak mendapatkannya, kemudian Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa 

sallam bertanya kepadanya, apakah kamu memiliki hafalan ayat al-Quran? 

menjawab, Ya. Surat ini dan surat ini. Ia menyebutkan nama-nama surat tersebut, 

kemudian Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda kepadanya, sungguh aku 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

95 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

telah menikahkan kamu dengannya dengan apa yang kamu miliki dari al-Quran itu 

(HR. Ahmad, Bukhari dan Muslim). 

Hadits ini adalah perintah Rasulalah Shallallahu ‘alaihi wa sallam sendiri pada 

lakilaki tersebut untuk mencari seuatu yang dapat dijadikan mahar. Perintah itu 

menunjukkan kepada wajib Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam tetap 

menyuruhnya untuk mencari sampai beberapa kali, sampai beliau mengatakan 

meskipun sebentuk cincin dari besi, dalam hadis tersebut, pertama Rasulullah 

Shallallahu ‘alaihi wa sallam menyuruh mencari sesuatau untuk dijadikan mahar. 

Kata sesuatu pada dasarnya mencangkup segala sesuatu baik bernilai atau tidak 

bernilai, namun ketika Rasulallah Shallallahu ‘alaihi wa sallam mengatakan 

meskipun cincin dari besi dapatlah dipahami bahwa yang dimaksud dengan sesuatu 

sebagai mahar dalam hadis di atas adalah sesuatu yang bernilai, maka tidak dapat 

dijadikan mahar yang tidak bernilai seperti sebiji padi. (At-Tirmidzi, 1982: 360-361) 

Perintah Allah mengenai mahar tersebut secara tegas tertuang dalam Al-

Qur’an, antara lain:  

1. QS. al-Nisa’ (4): 4: 

نحلة صدقتهن واتواالنساء …... 

Terjemahnya:“…Berikanlah mas kawin (mahar) kepada Wanita wanita (yang kamu 

nikahi) sebagai pemberian yang penuh kerelaan…” 

4. QS. al-Nisa’ (4): 25 : 

.. بالمعروف اجورهن واتوهن اهلهنْ بإذن فانكحوهن ... 

Terjemahnya : “…Karena itu kawinilah mereka dengan seizin tuannya, dan berilah 

mas kawinnya menurut yang patut…” 

Islam telah menegakkan tujuan-tujuan yang luhur dan mulia untuk pernikahan 

antara dua orang manusia. Islam juga menetapkan mahar sebagai hak ekslusif 

perempuan. Mahar adalah hak finansial yang tidak boleh dilanggar oleh siapapun. 

Meskipun mahar merupakan kewajiban calon suami terhadap calon isterinya, 

namun al-Qur’an ternyata tidak memberatkan calon suami di luar kesanggupannya. 

Hal ini terbukti tidak ditemukannya dalam al-Qur’an ketentuan jumlah atau benda-

benda tertentu yang harus dibayarkan. Hal ini memberikan indikasi bahwa syari’at 

Islam telah memberikan keleluasaan dalam hal bentuk dan jumlah mahar tersebut. 

 

Kafa'ah dalam dalam Kajian  Sosiologis dan Teologis Normatif  

1. Kafa’ah dalam Kajian Sosiologis  

Secara sosiologis, konsep kafa'ah berkembang dalam masyarakat Muslim untuk 

menjaga harmoni sosial dan hubungan yang seimbang antara pasangan yang menikah. 

Pada masa awal Islam, struktur masyarakat Arab sangat memperhatikan status sosial, 

keturunan, dan kekayaan. Kafa'ah membantu menjaga stabilitas sosial dengan 

memastikan bahwa pasangan yang menikah berasal dari latar belakang yang serupa, 

sehingga mengurangi potensi konflik.  Selain dari pada itu kafa’ah juga fokus pada 

bagaimana kesetaraan atau kecocokan pasangan dalam perkawinan dipahami, 

diterapkan, dan berdampak pada struktur sosial masyarakat. Kafa'ah (kufu), yang 

berarti kesetaraan atau kecocokandalam konteks perkawinan Islam, mencakup 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

96 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

kesamaan atau kesesuaian dalam aspek-aspek tertentu seperti agama, status sosial, 

ekonomi, dan lainnya. Pandangan sosiologi terhadap konsep ini melibatkan analisis 

mengenai bagaimana norma-norma masyarakat membentuk, memperkuat, atau 

menantang praktik kafa'ah.  

a) Kafa'ah dalam Konteks Perkawinan Islam,  

Secara normatif,  kafa'ah dalam Islam bertujuan untuk menciptakan keselarasan 

dalam kehidupan pernikahan dengan memastikan pasangan memiliki kesetaraan 

dalam beberapa aspek, di antaranya : 1) Agama: Kesesuaian keyakinan agama 

menjadi salah satu hal yang sangat ditekankan dalam Islam. Tujuannya adalah 

memastikan keharmonisan dalam praktik keagamaan dalam rumah tangga. 2) 

Status Sosial dan Ekonomi: Kesamaan dalam status sosial dan ekonomi sering 

dianggap penting untuk menghindari ketidakcocokan dalam gaya hidup atau 

ekspektasi material antara pasangan.  3) Pendidikan: Kesesuaian tingkat pendidikan 

juga sering kali dianggap penting, terutama dalam masyarakat modern, untuk 

memastikan komunikasi dan pemahaman yang baik dalam hubungan pernikahan. 

b) Kafa'ah dan Struktur Sosial 

Dalam perspektif sosiologis, kafa'ah mencerminkan stratifikasi sosial dalam 

masyarakat. Berikut adalah beberapa implikasi sosiologis dari konsep kafa'ah: 1). 

Stratifikasi Sosial: Kafa'ah dapat memperkuat stratifikasi sosial dalam masyarakat, di 

mana kelas sosial menjadi faktor penting dalam pemilihan pasangan. Keluarga sering 

mengatur pernikahan berdasarkan kesetaraan kelas sosial untuk menjaga status dan 

kehormatan keluarga. 2). Kelompok Sosial Tertutup: Dalam masyarakat yang ketat 

memegang konsep kafa'ah, pernikahan cenderung terjadi di dalam kelompok sosial 

yang sama (misalnya kelas sosial, kelompok etnis, atau komunitas agama). Hal ini 

mengurangi peluang mobilitas sosial dan memperkuat eksklusivitas kelompok sosial 

tertentu. 

c) Kafa'ah dan Relasi Gender  

Konsep kafa'ah juga mempengaruhi relasi gender dalam masyarakat. Beberapa 

sosiologis mengkaji bagaimana kafa'ah dapat mengatur dinamika kekuasaan antara 

suami dan istri dalam perkawinan: 1) Kekuasaan dan Dominasi: Dalam beberapa 

kasus, konsep kafa'ah dapat mengokohkan kekuasaan laki-laki dalam hubungan 

perkawinan, terutama jika masyarakat tersebut mengutamakan kesetaraan dalam 

status sosial dan ekonomi laki-laki yang lebih tinggi dari perempuan. Ini dapat 

menciptakan ketidakseimbangan kekuasaan dalam hubungan suami-istri. 2). Peran 

Perempuan: Di masyarakat yang sangat mempertimbangkan kafa'ah, perempuan 

cenderung diposisikan sebagai pihak yang pasif dalam pemilihan pasangan. Keluarga 

atau wali sering kali memainkan peran dominan dalam menentukan kesesuaian 

pasangan, yang dapat mengurangi otonomi perempuan dalam memilih suami.  

d) Dinamika Kafa'ah dalam Masyarakat Modern.  

Dengan perkembangan zaman, konsep kafa'ah juga mengalami pergeseran 

dalam masyarakat modern, di mana faktor-faktor yang mempengaruhi pemilihan 

pasangan semakin kompleks: 1) Kesetaraan Gender. Masyarakat modern yang 

semakin menekankan kesetaraan gender mulai melihat bahwa kafa'ah dalam 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

97 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

perkawinan tidak harus terkait dengan status sosial atau ekonomi, melainkan lebih 

kepada kecocokan personal dan emosional antara pasangan. 2) Mobilitas Sosial. 

Peningkatan mobilitas sosial dan ekonomi di era globalisasi menyebabkan kafa'ah 

berdasarkan kelas sosial menjadi kurang relevan di banyak masyarakat. Pasangan 

dari latar belakang sosial dan ekonomi yang berbeda semakin mungkin menikah dan 

dianggap wajar. 

Berdasarkan uraian singkat tersebut secara sosiologis, kafa'ah dalam perkawinan 

dapat dilihat sebagai cara masyarakat mengatur struktur sosial, menjaga stratifikasi 

sosial, dan memastikan kestabilan relasi gender. Namun, dengan adanya perubahan 

sosial, globalisasi, dan peningkatan kesadaran akan kesetaraan gender, konsep kafa'ah 

mengalami pergeseran. Masyarakat yang semakin modern cenderung menekankan 

kecocokan emosional, intelektual, dan nilai-nilai personal sebagai faktor yang lebih 

penting dalam pemilihan pasangan, sementara kesetaraan sosial-ekonomi dan status 

menjadi lebih fleksibel dan relatif. 

 

Kafa’ah dalam Kajian Teologis Normatif  

Di dalam hukum dan realita masyarakat, dapat ditentukan kriteria calon pasangan 

itu ada dua sisi. Pertama, sisi yang terkait dengan agama, nasab, harta maupun kecantikan. 

Kedua, sisi lain yang lebih terkait dengan selera pribadi, seperti masalah suku, status sosial, 

corak pemikiran, kepribadian, serta hal-hal yang terkait dengan masalah fisik termasuk 

masalah kesehatan dan lain sebagainya. Sisi pertama merupakan kriteria yang telah 

ditetapkan berdasarkan anjuran agama, sedang sisi kedua merupakan kriteria yang biasa 

diperaktekkan dalam masyarakat. 

Dari hadis di atas dapat difahami bahwasanya kafa’ah pada masa Rasul Shallallahu 

‘Alaihi Wa Sallam lebih menitik beratkan pada sisi agama dengan tidak terlalu 

mempermasalahkan aspek ekonomi, tingkat sosial, maupun profesi 

Dari perspektif teologis, kafa'ah tidak diartikan sebagai kewajiban mutlak, 

melainkan sebagai anjuran agar pasangan yang menikah memiliki kesamaan dalam aspek-

aspek tertentu untuk menjaga keharmonisan. Dalam Islam, aspek yang paling penting 

dalam kafa'ah adalah agama. Pemilihan pasangan yang seagama dan taat kepada ajaran 

Islam dianggap sebagai faktor utama untuk mencapai pernikahan yang harmonis dan penuh 

keberkahan.  

Dalam kajian ini, Agama menempatkan kafa'ah sebagai prinsip fleksibel. Dalam 

banyak kasus, kafa'ah sosial atau ekonomi bisa diabaikan jika pasangan memiliki kesamaan 

dalam hal agama dan karakter moral. Hal ini menunjukkan bahwa kafa'ah tidak bersifat 

mengikat secara mutlak dalam aspek-aspek duniawi, melainkan lebih kepada aspek 

spiritual. 

Menurut Ibnu Hazm,  dalam hadits di atas, tidak ada ukuran-ukuran kufu`. Ia 

berpendapat bahwa semua orang Islam selama ia tidak berzina, berhak kawin dengan 

wanita Muslimah asal tidak tergolong perempuan pelacur, dan semua orang Islam adalah 

bersaudara. Kendatipun dia anak seorang hitam yang tidak dikenal umpamanya, namun tak 

dapat diharamkan kawin dengan anak Khalifah Bani Hasyim. Walau seorang Muslim yang 

sangat fasik, asalkan tidak berzina dia adalah kufu` untuk wanita Islam yang fasik, asal 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

98 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

bukan perempuan zina . Alasannya adalah sebagai berikut:” Sesungguhnya semua orang 

mukmin bersaudara....(QS. al-Hujurat, 49 : 10), ”Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang 

kamu senangi... (QS. al-Nisa’, 4: 3). Allah telah menyebutkan nama perempuan-perempuan 

yang diharamkan bagi seorang laki-laki : 

“Dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang bersuami, kecuali budak-budak yang 

kamu miliki (Allah telah menetapkan hukum itu) sebagai ketetapan-Nya atas kamu, dan 

dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu) mencari isteri-isteri dengan hartamu 

untuk dikawini bukan untuk berzina. Maka isteri-isteri yang telah kamu nikmati (campuri) 

diantara mereka, berikanlah kepada mereka maharnya (dengan sempurna), sebagai suatu 

kewajiban; dan Tiadalah mengapa bagi kamu terhadap sesuatu yang kamu telah saling 

merelakannya, sesudah menentukan mahar itu Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi 

Maha Bijaksana. (Q.S.al-Nisa’, 24: 11). 

Maksud dari ayat-ayat di atas adalah orang mukmin satu dengan orang mukmin 

lainnya adalah saudara, tidak boleh ada permusuhan dan perpecahan. Ketika ingin menikah 

maka ia diharapkan menikahi wanita yang disenanginya dengan cara yang baik sesuai 

syariat agama Islam. Allah Swt telah menyebutkan beberapa wanita yang boleh dinikahi, 

dan wanita yang tidak boleh dinikahi. Jika seseorang menikah maka ia harus memberikan 

hak dan kewajiban bagi wanita-wanita yang dinikahi.  

Dalam konteks modern, banyak masyarakat Muslim masih menerapkan prinsip 

kafa'ah, meskipun konsep ini kadang berubah sesuai dengan kondisi sosial. Kafa'ah yang 

dulunya berfokus pada status keturunan dan ekonomi kini lebih sering ditinjau dari aspek 

pendidikan, kesamaan visi, dan kesesuaian agama. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun 

nilai-nilai kafa'ah tetap dihargai, penerapannya bersifat fleksibel sesuai dengan 

perkembangan masyarakat.  

 

Mahar dalam Kajian Sosiologis dan Teologis Normatif  

a. Mahar dalam Kajian Sosiologis 

Dari perspektif sosiologis, mahar dapat dipandang sebagai simbol status dan 

keamanan finansial bagi perempuan. Di beberapa masyarakat, jumlah mahar yang tinggi 

dipandang sebagai lambang prestise, meskipun ini bertentangan dengan ajaran Islam 

yang menekankan kesederhanaan dalam mahar. 

Mahar dalam masyarakat Islam tradisional sering kali dianggap sebagai simbol 

status sosial dan kemampuan ekonomi calon suami. Di banyak masyarakat, nilai mahar 

yang tinggi dianggap sebagai cara untuk meningkatkan martabat keluarga pengantin 

perempuan. Namun, dalam konteks sosiologis, tuntutan mahar yang tinggi juga bisa 

menjadi sumber tekanan bagi calon suami dan menghambat proses pernikahan. 

Dalam masyarakat modern, mahar sering kali diatur sedemikian rupa agar tidak 

menjadi penghalang bagi pernikahan. Ada pergeseran ke arah mahar yang lebih 

sederhana dan simbolis, mengikuti anjuran Nabi untuk menjadikan mahar sebagai 

sesuatu yang ringan dan tidak memberatkan. Dalam hal ini, isu mahar dalam konteks 

sosiologis hukum Islam cukup kompleks karena berkaitan erat dengan banyak hal. 

Sebagai upaya untuk memahami tradisi mahar masyarakat Muslim juga harus 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

99 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

mencermati konteks sosial-ekonomi, kultural, terutama konstelasi ideologi relasi kelas-

kuasa, nilai-nilai keagamaan dan sistem kekerabatan.  

Pada komunitas lain mahar dijadikan sebagai investasi dan aset ekonomi untuk 

jaminan masa depan perempuan. Dalam kajian sosiologi, indikator utama status sosial 

dan ekonomi adalah tingkat pendidikan, pekerjaan dan penghasilan. Ketiga faktor 

tersebut, terbukti bahwa selalu berkolerasi positif sebagai indikator yang serumpun 

untuk menilai tingkat status sosial.   

Secara transaksional, jenis dan besaran mahar adalah replikasi kesepakatan atau 

hasil negosiasi kedua belah pihak, calon suami dan calon istri, bahkan keluarga besar. 

Akan tetapi, hak mutlak ada terdapat di calon isteri. Dalam konteks ini, jenis dan besaran 

tidak dapat dipisahkan dari tingkat kemampuan ekonomi laki-laki.  

Selanjutnya masih dalam konteks sosiologi mahar berkaitan erat dengan harga diri 

dan status sosial seseorang bila maharnya barang mewah, maka status ekonomi dan 

persentasi seseorang tingi. Kecenderungan sosiologi wanita cenderung mengharapkan 

atau ingin menerima mahar yang tinggi sehingga adanya kritikan sosial dalam hal ini 

adanya praktek ingin menerima banyak ”menerima sebanyak-banyaknya dan memberi 

sekecil-kecilnya”merupakan logika kapitalisme yang harus dihapuskan. 

 

b. Mahar dalam Kajian Teologis Normatif 

Mahar dalam perspektif teologis normatif adalah bentuk penghormatan kepada 

perempuan dan simbol tanggung jawab suami. Mahar dipandang sebagai pemberian yang 

bersifat wajib, tetapi tidak ada batasan khusus mengenai jumlah atau bentuknya. Dalam 

ajaran Islam, yang terpenting adalah niat baik dari suami dalam memberikan mahar dan 

kesediaan istri untuk menerimanya.  

Islam mengajarkan bahwa mahar tidak boleh menjadi beban berat bagi calon suami, 

sesuai dengan hadits yang menganjurkan mahar yang sederhana. Sebagai bentuk 

penghormatan terhadap perempuan, mahar juga menegaskan posisi perempuan sebagai 

pihak yang berhak mendapatkan penghargaan dan bukan semata-mata sebagai objek dalam 

pernikahan.  

Hal tersebut sebagaimana telah digambarkan dalam hadits-hadits di atas, sebagai 

landasan dan histori  mengenai kewajiban mahar dalam perkawinan dalam islam.  

 

Implementasi Kafa'ah dan Mahar dalam Masyarakat Modern 

Dalam konteks masyarakat modern, kedua konsep ini tetap relevan, namun 

interpretasinya sering kali disesuaikan dengan kondisi sosial dan ekonomi yang berbeda. 

Mahar yang dahulu dianggap sebagai penentu status ekonomi kini lebih sering dijadikan 

simbol komitmen yang disesuaikan dengan kesepakatan pasangan. Kafa'ah juga lebih 

dilihat dari kesetaraan pendidikan, kesamaan visi hidup, dan komitmen terhadap agama, 

dibandingkan aspek tradisional seperti status sosial atau keturunan.  

 

KESIMPULAN 

1. Hadits-hadits tentang kafa'ah dan mahar memberikan panduan tentang pentingnya 

kesetaraan dan tanggung jawab dalam pernikahan.  

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156


At-Tadris: Journal of Islamic Education 
Vol 3 No 2 (2024) 87 –  100 E-ISSN  2962-2840 

DOI: 10.56672/attadris.v3i2.156 
 

100 | Volume 3 Nomor 2  2024 
 

2. Secara sosiologis, konsep kafa'ah dan mahar membantu menjaga stabilitas dan 

keharmonisan dalam rumah tangga dan  masyarakat. 

3. Secara teologis normatif, keduanya menegaskan pentingnya menjaga nilai-nilai agama 

dan keadilan dalam pernikahan. Meskipun ada perubahan dalam interpretasi dan 

penerapan konsep-konsep ini dalam masyarakat modern, esensi ajaran Islam tentang 

kafa'ah dan mahar tetap relevan sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan rumah 

tangga yang penuh berkah. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Dawud dalam Sunan Abu Dawud, Juz I, Beirut: Dar Al-Fikr, tt 

Ahmad Royani, “Kafa’ah dalam Perkawinan Islam: Telaah Kesederajatan Agama dan Sosial” 

Jurnal Al-Ahwal. Vol. 5   

Amir Syarifudin, Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Kencana Media, 2009), cet.ke-III 

Ahmad Sarwat, Lc.. Fiqih Niqah. Jakarta: Kampus Syariah. 2009 , Abdul Rahman Ghazali.. 

Fiqih Munakahat. Jakarta : Kencana 2010.  

Achmad Warson Munawwir. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap. Surabaya : 

Pustaka Progresif.  1997 

Departemen Agama, Al-Qur’an dan Terjemahan, Bandung: CV. Diponegoro, 2006 

Imam Abi Abdullah Muhammad bin Idris asy-Syafi’i, al-Umm, (Beirut: Darul Fiqr, 1990), jilid 

6 

Imam Al-Nawawi al-Bantani, dalam Kitab Nihayatu az-Zain, Dar al-Fikri, Beirut, 1316 

Kamal Mukhtar, Asas-Asas Hukum Islam Tentang Perkawinan (Jakarta: Bulan Bintang, 1993   

Kaharuddin.. Nilai-nilai Filosofi Perkawinan. Jakarta: Mitra Wacana Media. 2015.  

Louwis Ma’luf, al Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam, Penerbit: Mesir: dar al-Masyriq, th. 1986  

Mustafa al-Khin dan Mustafa al-Bugha dalam Al-Fiqh al-Manhaji ‘ala Mazhab al-Imam al-

Syafi’i, Surabaya, al-Fitrah, 2000, Juz IV 

Muhammad Shat addimyati, I’anah al-Thalibin, juz 3 Beirut: Dar al-Ihhya al-Kutubi al-

‘Arobiyah, tt 

Jejen, “Tradisi Pemberian Mahar Pada Masyarakat Batak Karo Sumatera Utara Perspektif 

Hukum Islam,” Jurnal AL-Hukama 06, no. 01 (2016):.    

Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam Departemen Agama R.I.. Kompilasi  Di 

Indonesia. Jakarta, 2001. 

Imam Al-Hafiz Abu Al-Husain Muslim Al-Hajjaj Al-Qusairi, An-Naisaburi, Sahih Muslim, 

Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998 

Al-Hasan Ali bin Umar, Sunan al-Dar al-Qutniy, Beirut : Dar An-Najah, 1422 H, IV.   

Shahih Bukhari, Ringkasan Shahih Bukhari, (Qairo: Pustaka Sunnah, 1983) 

Isa Muhammad, Sunan At-Tirmidzi, Juz 2, terj. Muhammad Jamil Al-A‟thar, (Beirut Lebanon: 

Dar al-Fikr, 1982). 

Tihami, Fikih Munakahat, (Jakarta Raja Grafindo, 2010) cet.ke-2. 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220729480662843
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156
http://journal-ikadi.com/ojs/index.php/attadris/article/view/156

